

فصلية تعنى بالتواصل الثقافي الكردي - العربي تصدر عن دار سردم للطباعة والنشر

السنة السادسة- العدد (٢٢) خريف ٢٠٠٨

موقع المجلة على الإنترنيت www.serdam.info

المراسلات عن طریق مدیر التحریر nawzadaa@yahoo.com آسیا سیل: ۰۷۷۰۱٤۲۰۹۰۹ سانا تیل: ۰۷۵۰۱۱۸۰۱٤۲ رگيس حجلس الاكارة والمدي المسراول شيركو بيكهس

> مكيري الشجريري نوزاد احمد اسود

السيشار الشائي

الميميري التيمي جمال درويش

مطبعة دار سردم للطباعة والنشر

# محتويات العدد

### سردم اثعربي- العدد (22) 2008

| مقدمة                                                                                    | اخطاء لغوية                | مدير التحرير           | 4        |
|------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|------------------------|----------|
| <b>دراسات وبحوث</b><br>اعلام الكرد في الحجاز<br>البدرخانيون في يوميات الميجر نويل        | د. محمد علي الصويركي       | ت: حسين فيض الله الجاف | 5<br>23  |
| اصول اسماء المدن والمواقع الكردستانية<br>الزاب الأسفل والتاريخ العريق لمدينة آلتون كوبري | جمال بابان<br>معتصم سالەيى | . 0                    | 37<br>45 |
| <b>دراسات تأريخية</b><br>انتشار المسيحية في كردستان                                      | د. فر <i>ست مرعي</i>       |                        | 52       |
| <b>دراسات أدبية ونقدية</b><br>التقابلات في الأدب المقارن                                 | د. ظاهر لطيف و د. نيان     | نوشيروان               | 66       |
| التكرار والتقاطع السردي - سيامند هادي انموذجا                                            | ناجح المعموري              |                        | 75       |
| ملامح المرأة في "بواكير محيي الدين زمنگهنه" القصصية                                      | صباح الانباري              |                        | 84       |
| شعر                                                                                      |                            |                        |          |
| غصن من الظل منكسر جدا                                                                    | دلاومر قرداغى              | ت: ازاد برزنجي         | 93       |
| بازايان مكان كسيماء الخديعة                                                              | هوشنك الوزيري              |                        | 100      |
| سفر متواصل هذه الغربة                                                                    | محمد کساس                  | ت: جيهان عمر           | 103      |
| قصة                                                                                      |                            |                        |          |
| عارنامه                                                                                  | محمد موكري                 | ت: جلال زنكابادي       | 105      |
| الاقفاص الصغيرة                                                                          | دانا فائق                  | ت: محيي الدين محمود    | 111      |
| <u>هسر</u> ح                                                                             |                            |                        |          |
| قراءة استدلالية في المسرح الكردي                                                         | بشار عليوي                 |                        | 114      |
| مونودراما (خوذة العريف غضبان)                                                            | تحسینگهرمیانی              |                        | 121      |
|                                                                                          |                            |                        |          |

# سردم انعربي- انعدد (22) 2008

| ملف/ شخصية الفرد العراقي                              |                                       |               |     |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------|---------------|-----|
| توطئة                                                 | مهدي مجيد عبدالله                     |               | 133 |
| مفهومالشخصية                                          | د. أسعد الامارة                       |               | 134 |
| العنف والشخصية العراقية                               | د. قاسم حسين صالح                     |               | 139 |
| العوامل المؤثرة في شخصية الفرد الكردي                 | سلمان خليل                            |               | 143 |
| قراءة سايكولوجية في انماط الشخصية العراقية            | فارس وميض نظيمي                       |               | 152 |
| الشخصيةالعراقية                                       | د. الحارث عبدالحميد حسن               |               | 158 |
| 4.0.41                                                |                                       |               |     |
| <b>الحوار</b><br>معالم خالع مع المكتب كالمعناد المعار | اجراه: فارس كمال                      |               | 470 |
| مع المؤرخ الكردي الدكتور كمال مظهر احمد               |                                       |               | 172 |
| مع القاص مصطفى صالح كريم                              | اجرته: رحاب حسين الضائغ               |               | 183 |
| وثائق                                                 |                                       |               |     |
| القضية الكردية في حقبة اربعينيات القرن المنصرم        | الشيخ محمد الخال                      |               | 186 |
| مذكرة اتحاد الشبيبة الديمقراطية في كردستان            | _                                     |               | 191 |
| *                                                     |                                       |               |     |
| شخصيات كردية                                          |                                       |               |     |
| اسماعيل آغا الشكاكي (سمكو)                            | عوني الداودي                          |               | 198 |
| * * 1 *** ** 1 **                                     |                                       |               |     |
| محطات ثقافية                                          | ~Y ~ Y .                              |               |     |
| الشعر يخسر نهرا                                       | <i>ش</i> ێڔػۅٚؠێۣػ <i>ۄڛ</i><br>؞؞؞؞؞ |               | 206 |
| فؤاد قادر حديقة الشاعر المؤثثة                        | فاروق مصطفی<br>                       |               | 207 |
| الشعر الكردي بين الواقع والطموح                       | عبدالكريم يحيى زيباري                 |               | 210 |
| اسس المعتقدات الدينية القديمة في المجتمع الكردي       | معتصم سالهيى                          |               | 214 |
| رحيم ذبيحي: يلماز غوناي معلمي الاول                   | اجرته: دلشا يوسف                      |               | 219 |
| آمنة محمود: الادب الكركوكي يتنفس هواء الحرية          | اجراه: رزگار شوانی                    |               | 223 |
| كةذال احمد تعشق طويلا في عمق الغد                     | هشام القيسي                           |               | 225 |
| قراءة في قصائد نزند بكيخاني                           | ريجارد مكين                           | ت: قيس قرداغي | 227 |
| نقدالسلفيين للديمقراطية                               | عليعبدالعال                           |               | 230 |
| البناء السردي في شعر شيْركۆ بيْكەس                    | لقمان محمود                           |               | 235 |
| قراءة في كتاب: دفاع عن المقالة الادبية                | د. فاضل عبود التميمي                  |               | 237 |
|                                                       |                                       |               |     |

# أخطاء لغوية!

ليس غريبا ان نعثر في ثنايا سطور الصحف والمجلات والكتب الصادرة باللغة العربية، ولاسيما في كردستان، وحتى في العالم العربي كله، اخطاء لغوية، نحوية واملائية ومطبعية، ويعود ذلك لاسباب كثيرة، لسنا بصدد الدخول في تفاصيلها، يكفي ان نذكر هنا، ونذكر، بتباين وجهات نظر المدارس النحوية حول العديد من الحالات الاعرابية والكتابية والاملائية، اذ قد نرى بعض الاخطاء اللغوية، او ما نعدها اخطاء، بينما هي عند علماء نحويين اخرين ليست كذلك.

عانينا، في مجلة سردم العربي، منذ عددها الاول، من هذه الاخطاء اللغوية، اضافة الى اخطاء مطبعية قليلة او كثيرة، بالرغم من مراجعة المجلة من قبل مختصين في هذا المجال.

راجع السيد دانا احمد مصطفى المجلة لغويا، ابتداء من العدد الاول لغاية العدد التاسع عشر، كما تولى الاستاذ محمد الملا عبدالكريم مراجعة العدد العشرين، وتولى الاستاذ بيستون علي مراجعة العدد الحادي والعشرين، الا ان هذه الاعداد من المجلة لم تخل، مع ذلك، من هذه الاخطاء، مما ادت، في الآونة الاخيرة، الى خلق حالة من التوتر و سوء الفهم، كادت ان تؤثر في اصدار المجلة او تغيير كادرها.

اما في الوقت الحالي، فتمت اناطة الامر بالسيد مهدي مجيد عبدالله لمراجعة هذا العدد(٢٢)، بغية معالجة (الاخطاء) وتقليصها، لغوية كانت أم املائية او مطبعية. وسنسعى، في الاعداد القادمة، قدر الامكان، التقليل من هذه الاخطاء في المجلة، على الرغم من اعتقادي بان الاخطاء اللغوية قد لا تعالج بشكل نهائي!!

مدير التحرير

# أعلام الكرد في الحجاز

الدكتور محمد على الصويركي اتحاد الكتاب الأردنيين - عمان/الأردن



#### الفتح الإسلامي العربي لبلاد الكرد:

اتصل العرب المسلمون بالكرد لأول مرة بعد ما الفرس في الدفاع عن الاحواز وغيرها. فتح العرب تكريت وحلوان التي كان الملك الفارسي بلادهم الصحابة: سعد بن أبي وقاص، وخالد بن (تكريت) أرسل سعد بن أبي وقاص بأمر من عمر بن أو بالقرب منها، شأن بقية الشعوب. خطاب سنة ١٨ هـ ثلاثة جيوشاً لفتح الجزيرة.

في مسعاه، فوجه إليها جيشاً آخر تمكن من فتحها بعد فتال شديد. وبين ١٨هـ و ٢٣هـ اشترك الكرد مع

وغدت كردستان بعد ذلك الزمن جزءاً من الدولة يزدجر معسكرا فيها سنة (١٦هـ/٦٣٧م)، وقام بفتح الإسلامية مع حلول عام ٢٥هـ/٦٤٥م، وأصبح الكرد ضمن نسيج المجتمع الإسلامي، يشتركون في جيوش الوليد، وعياض بن غنم، وأبو موسى الأشعري الفتوحات وخدمة الأمراء والسلاطين، وينتظم وسواهم، وغدت كردستان بعد ذلك الزمن جزءاً من بعضهم في حلقات العلم والدرس، مع انتظام بعضهم الدولة الإسلامية مع حلول عام ٢٥هـ/٦٤٥م، وبعد فتح ﴿ أَوْ اشْتَرَاكُهُم فِي الْفَتَنِ وَالْقَلَاقُلُ التَّي تَنْشُب في مناطقهم

وكان هناك اتصال اسبق بين الكرد والعرب كما وجه عمر بن الخطاب سنة ٢١هـ (٦٤٢م) المسلمين، فيذكر أن أحد الصحابة الكرد الذين عاشوا جيشاً نحو شهرزور في كردستان العراق، ولم ينجح في مكة الكرمة وصحب النبي محمد عليه السلام

وهو الصحابي (جابان الكردي)، وابنه التابعي المدعو (ميمون) الذي روى عن أبيه بعض الأحاديث النبوية الشريفة.

أما بخصوص الصحابي جابان (كابان) أبو ميمون الكردي، فهو من صحابة الرسول الكريم. ويبحث محمد أفندي الألوسى عنه في كتاب تفسير (روح المعاني)، ويقول: أنه نظر الى كتاب (الإصابة في تميز الصحابة) لحافظ بن حجر العسقلاني أن جابان الكردي روى بعض الأحاديث حول المهر وبعض المواد الأخرى. وقد جاء في كتاب (أسد الغابة) لابن الأثير، وفي كتاب (تجريد أسماء الصحابة) للحافظ الذهبي، أنه سمع من النبي محمد عليه السلام حديثا يفيد أن أيّ رجل تزوّج امرأة وهو ينوي ألا يعطيها الصداق لقى الله عز وجل وهو زان. أما في كتاب (الإصابة في تمييز الصحابة) لابن حَجَر العَسْقلاني فجاء الخبر عنه كما يأتى:

« جابان والد ميمون: روى ابن مَنْده، من طريق أبي سعيد مولى بني هاشم، عن أبي خالد: سمعت ميمون بن جابان الصردي، عن أبيه، أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم غير مرة، حتى بلغ عشرًا، يقول: من تزوّج امرأة وهو ينوي ألا يعطيها الصداق، لقي الله وهو زان «، ولكن تاريخ ولادته ووفاته وترجمة الحجاز: حياته بقيت مجهولة تماماً . وفي نفس الكتاب يبحث عن (ميمون) ولده أيضاً الذي يعتبر من التابعين .

ولم يذكر ياقوت الحموي في (معجم البلدان) مكانًا أو بلداً أو مدينة باسم (صرد)، لكنه أورد اسم (سَرْدَرُوذ)، وهي من قرى همذان، وقد يكون النسبة السيطرة على تجارة البحر الأحمر. (صردي) محوّرة من (سردي) نسبة إلى (سردروذ)، وإذا صحّ ذلك فالأرجح أن جابان الصردي هو والد ميمون سنة ٥٦٩هـ١١٧٣م ، فدخل مكة دون فتال، وأعلن

الكردي، لأن همذان تقع في إقليم الجبال، وهي من بلاد الكرد، بل هي نفسها (أَكْبَتانا) العاصمة القديمة للميديين (أجداد الكرد) قبل سنة (٥٥٠ ق.م).

ويقول الدكتور احمد الخليل:» ولعل جابان كان من المقيمين في مكة، فهاجر إلى المدينة بعد إسلامه مع من هاجر من المستضعفين؛ إذ المعروف أن جاليات من الفرس والروم والصابئة والأحباش كانت تقيم في مكة، لأغراض تجارية أو تبشيرية أو سياسية، وقد يكون جابان أحد أفراد تلك الجاليات، أو أحد أولئك الأرقاء؛ على أن نأخذ بالاعتبار أن الكرد كانوا حينذاك معدودين في التبعية الفارسية سياسيًا وثقافيًا.

فقد يكون جابان ممن وقعوا في الأسر خلال الحروب الفارسية - البيزنطية الكثيرة، ثم بيع في أسواق النخاسة، وانتهى به الأمر إلى مكة أو الطائف أو يثرب أو غيرها من المراكز التجارية، وقد يكون من العاملين في التجارة حينذاك، وكان يتولى بعض الشؤون التجارية في مكة أو المدينة أو الطائف، أو غيرها، شأنه في ذلك شأن كثير من الفرس والروم والأحباش وغيرهم، وسمع بالدعوة الإسلامية، فانضم إلى صفوفها»<sup>(۱)</sup>.

الأيوبيون الكرد يقرون آل قتادة الأشراف على

استطاع البطل الكردي صلاح الدين الأيوبي سنة ٥٦٧هـ/١١٧١م من القضاء على الخلافة الفاطمية بمصر، ثم اخذ يتطلع إلى إقليم الحجاز لكي يحقق هدفين رئيسين:الأول إعادة الحجاز إلى نفوذه، وثانيهما

وقام بإرسال أخيه (توران شاه) في حملة إلى الحجاز

شريف مكة دخوله في طاعة الأيوبيين سياسيا ،وقد أقر الأيوبيون العائلتين الشريفتين من آل الحسن في مكة، وآل الحسين في المدينة المنورة شرط التوقف عن تحصيل ضريبة(المكوس) التي كان يأخذها الأشراف من الحجاج والتجار خلال موسم الحج.

ولكن استفحال الصراع بين الأشراف من الأسر الحاكمة في مكة والمدينة قد شجع الأيوبيون على التدخل في الشؤون الداخلية للشرافة في الحجاز، وتعيين نائب لهم في مكة تسنده كتيبة من الجند وإدارة خاصة به.

ولا بد أن يذكر للأيوبيين حمايتهم للأماكن المقدسة في مكة والمدينة المنورة من الهجوم الذي خطط له الصليبيون الذين استولوا على بلاد الشام، ففي سنة ٥٧٧هـ/١٨١م قاد صاحب الكرك الصليبي (ارناط) حملة عسكرية بهدف احتلال الحجاز وبسط النفوذ الصليبي على البحر الأحمر وتجارته المزدهرة وخاصة في موسم الحج، ولكن الأيوبيون افشلوا خططه بهجومهم على حصن الكرك والاستيلاء عليه ونهب أمواله، ما دعا ارناط إلى الرجوع مسرعا إلى إمارته في الكرك، كما أن جنوده لم يتحملوا الحر الشديد في الصيف، وشعروا بحاجتهم إلى المياه العذبة للشرب.

كما أعاد ارناط الكرة سنة٥٧٨هـ/١١٨٦م ووصل إلى (ينبع) شمالي الحجاز وأصبح على بعد مرحلة واحدة الحجاز حتى سنة ١٣٤٤هـم١٩٢٥م (٢٠). من المدينة المنورة، وهنا أمر صلاح الدين أخاه الملك العادل وكان نائبه على مصر بالتفرغ لهذه المهمة وإرسال الأسطول لمواجهة الصليبيين، وقد استطاعت هذه الحملة من تحطيم الأسطول الصليبي وأسرت أكثر من ثلاثمائة جندي فتلوا بأمر صلاح الدين في الإسكندرية عام٥٧٨هـم١١٨٢م ليكونوا عبرة لغيرهم

من المعتدين الذين يفكرون في الاعتداء على المقدسات الإسلامية، وبذلك حقق صلاح الدين السيادة على البحر الأحمر ونجح في حماية الأماكن المقدسة في الحجاز (٢).

حكم الأشراف الهاشميون الحجاز (مكة والمدينة) منذ منتصف القرن الرابع الهجري/العاشر الميلادي، وكانوا يتمثلون في ثلاث بيوت مثلت نظام الشرافة وهي:بنو موسى وبنو سليمان (٩٦٨-١٠٦١م)، وبنو هاشم (۱۰۶۳-۱۲۰۰م)، وبنو قتادة (۱۲۰۰-۱۹۱۰م),

والأسرة الأخيرة بنو قتادة (القتاديون) تعود بنسبها إلى عبد الله بن الحسن المثنى بن الحسن السبط بن علي بن أبي طالب وفاطمة بنت النبي محمد عليه السلام. وقد حكمت هذه الأسرة مكة المكرمة منذ سنة ٥٩٧هـ/١٢٠٠م إلى سنة ١٣٢٨هـم١٩١٠م، ويشير تاريخ بداية شرافتهم للحجاز بأنه تم خلال العصر الأيوبي، عندما أقر الأيوبيون حكم العائلة الشريفة من آل الحسن على مكة المكرمة، وهذه الأسرة ينتمى إليها الشريف حسين بن على (أبو الملوك: على، عبد الله، وفيصل، والأمير زيد) مفجر الثورة العربية الكبرى سنة١٣٣٥هـ/١٩١٦م، وقد أعلن الشريف حسين تأسيس مملكة الحجاز الهاشمية وانهى بذلك نظام الشرافة، وبقيت الملكة الهاشمية الحجازية مستمرة في حكم

وبعدها آلت الحجاز الى حكم آل سعود الذين استطاعوا توحيد الجزيرة العربية تحت حكمهم وعرفت البلاد بعد ذلك باسم الملكة العربية السعودية.

الثائر الكردي عبيد الله النهري يسكن الحجاز: الشيخ عبيد الله النهري قائد كردي ساعد الجيش العثماني في الحرب الروسية سنة (١٨٧٧-١٨٧٨م)، من جهات ارضروم مساعدات قيمة، ثم أعلن الثورة الجنود والضباط الكرد القاطنين في سوريا والعراق. مطالبا بالاستقلال الداخلي لكردستان سنة ١٨٨٠م، واستولى على مناطق عديدة، واستطاعت القوات العثمانية والإيرانية من إخماد ثورته، فسلم نفسه الى العثمانيين ـ وطالب بالذهاب الى الحجاز وسكن مدينة الطائف،حيث توفي سنة١٩٠٠م.

# الكرد يشاركون ملك الحجاز في الثورة العربية الكبرى ١٩١٦-١٩١٨:

قبل قيام الثورة العربية ضد الاستبداد والطغيان التركى عليهم في بلاد الشام والعراق، كان هناك حركة قومية وثورية في سورية ولبنان تطالب باستقلال العرب عن التبعية التركية، وقد شارك كرد سوريا ولبنان والعراق في إرهاصات الحركة العربية، فقد وقع كل من زعيم كرد دمشق عبد الرحمن باشا اليوسف، والزعيم الكردي في مدينة حماة خالد البرازي، والأمير اسعد الأيوبى في جبل لبنان على وثيقة تطالب الشريف حسين بإعلان الثورة ضد الأتراك.

كما كان الشهيد نايف تللو - من كرد دمشق- ضمن شهداء القافلة الأولى من أحرار سوريا الذين أعدمهم جمال باشا السفاح في بيروت يوم ٢١ آب ١٩١٥

وعندما أسست "جمعية العهد السرية" في الآستانة سنة ١٩١٣ كان من بين أعضائها الكرد الضابط العسكري جعفر العسكري الذي لعب فيما بعد دورا كبيرا في قيادة جيش الثورة العربية في الحجاز والشام ، وأيضا انضم لها جلال بابان من كرد العراق الذي أصبح وزيرا في العهد الملكي في العراق''.

وبعد أن أعلن الشريف حسين بن على أمير مكة الثورة ضد الاستبداد التركى، وجاهد في استقلال العرب وحريتهم، انضم الى صفوف ثورته العديد من

فقد انضوى تحت راية لواء الثورة العربية الكبرى عددا من القادة والجنود الكرد وقاتلوا في صفوفها حتى حققت الثورة انتصاراتها الباهرة على الأتراك وطردتهم من البلاد العربية، وكان يقف في مقدمتهم كل من جعفر باشا العسكري وجميل المدفعي ورشيد باشا المدفعي، فقد لبي جعفر العسكري نداء الثورة العربية الكبرى والتحق بالأمير فيصل بن الحسين في شهر حزيران ١٩١٧ واسند إليه قيادة القوات النظامية في الجيش الشمالي المؤلف من المتطوعين العراقيين والسوريين والأردنيين والفلسطينيين، فتولى تنظيم هذا الجيش في وحدات ترتبط بأصول الضبط العسكري، وبلغ تعداده يوم وصل الى العقبة في شهر آب ١٩١٧ حوالي ألفين جندي، وخاض هذا الجيش بقيادته معارك الثورة العربية في شمالي الحجاز والأردن وسورية، وبرهن خلالها على انه ذلك الجندي المحترف الذي لا هم له إلا أداء واجبه العسكري(٥).

واستمر جعفر العسكري يخوض غمار معارك الثورة في بلاد الشام حتى تم لها تحقيق هدفها الأول وهو طرد الأتراك من البلاد العربية عام ١٩١٨، وبعد تشكيل الحكومة العربية السورية بزعامة الملك فيصل الأول(١٩١٨-١٩٢٠)، عين جعفر العسكري حاكما عسكريا في معان ثم حلب، وبعدها عين مرافقا له، وعندما تولى الملك فيصل عرش العراق خدم في معيته، فعينه وزيرا للدفاع، فعمل على تأسيس الجيش العراقي الحديث، ثم تقلد رئاسة الوزراء في بغداد ثلاث مرات، وظل يخدم الهاشميين بكل صدق وإخلاص وتفان حتى يوم اغتياله عام ١٩٣٦.

كما تطوع رشيد باشا المدفعي في جيش الثورة

العربية،وتسلم قيادة قوة المدفعية في جيش الثورة، وشارك في معارك الحجاز، والهجوم على قلعة المعظم ١٩١٧،وعندما وصل الجيش الشمالي الى العقبة ١٩١٧ كان تحت أمرته أربعمائة ضابط وجندي، وبعدها عين قائدا للمدفعية في رابغ مع الأمير علي بن الحسين، ثم انتقل لقيادة القوات النظامية في جيش الأمير فيصل، فخدم قائد فرقة في العقبة ١٩١٧حتى نهاية الحرب ١٩١٩.

كما التحق اللواء بها الدين نوري الشيرواني - من كرد مدينة السليمانية - في الجيش العربي في الحجاز وسورية، وأصبح فيما بعد وزيرا مفوضا للعراق في الأردن خلال العهد الملكى في العراق().

كما التحق الضابط جمال رشيد بابان(١٨٩٣-١٩٦٥) بجيش الثورة العربية في العقبة، وكان برتبة ملازم أول، ورافق جيش الثورة في احتلال بلاد الشام، ثم رقي الى رتبة رئيس وعهد إليه إمرة بطارية مدفعية(٧).

وعندما انتصرت الثورة الشيوعية في روسيا ١٩١٧ توجه صديق رسول القادري- وهو كردي عراقي- الى الشريف حسين في مكة وحثه على استصدار فتاوى تحرم الشيوعية(٨).

أما بخصوص هجرة الكرد الى الحجاز فكان اغلبها الحمد بر المعافق ديني محض، فكان بعضهم يقصد مكة لأداء الكردي الشافعي: فريضة الحج وهناك يستطيب له المقام بجوار الكعبة الكردي الشافعي: المشرفة لينال الأجر والشفاعة والموت في الأراضي المقدسة، وكان في رباط العومنهم من قصد مكة والمدينة للتدريس والخطابة ودفن بالمصلاة (۱۰۰). والقراءة، وقد سجلت لنا كتب التراجم العديد من الكرد المنازلوا مكة والمدينة المنورة وعرفوا بلقب الكردي الحمد بن يوس نسبة الى جنسهم، أو الهكاري نسبة الى الكرد الهكاريين احمد بن رجب والذين كانوا يقطنون منطقة الهكاري في جنوب شرقي محمد بن رجب والكيا، والحصنكيفي نسبة الى (حصن كيف) بجوار ديار الحصنكيفي الأص

بكر، والديار بكري نسبة الى مدينة ديار بكر عاصمة كردستان تركيا، والكوراني نسبة الى سهل كوران في كردستان تركيا، والحراني نسبة الى مدينة (حران) في كردستان تركيا، والآمدي نسبة الى مدينة (آمد) من اسماء مدينة ديار بكر الأخرى، والعينتابي نسبة الى مدينة عينتاب، والبرزنجي نسبة الى عشيرة البرزنجي القاطنة في كردستان العراق... وفيما يلي بعض من أعلام الكرد الذين عاشوا في بلاد الحجاز:

# من أعلام الكرد في مكة المكرمة إبراهيم الكردي

(کان حیا سنة٤٦هـ =١٤٣٩م)

ابراهيم بن محمد (برهان الدين) الكردي، ثم الكي: مدرس. نزيل الحرمين، ومؤدب الأطفال بمكة المكرمة، كان متولي مشيخة البيمارستان بمكة بعد موت الشمس البلوي، وهو المجدد في أوقاته، المجاور لباب الدربية، وله شهرة بالصلاح والخير، وكثرة الزيارة لمسجد الرسول على قدميه، توفي بمكة (٩).

#### احمد الهكاري

احمد بن أبي بكر بن احمد شهاب الهكاري الكردي الشافعي: نزيل مكة. اشتغل بالعلم والتقوى. وكان في رباط العز الاصبهاني توفي في سنة ٨١٨ هـ، ودفن بالمسلاة(١٠٠).

#### احمد الحصنكيفي

(۱۹۹-۵۵۸ه = ۱۳۸۷-۸33۱م)

احمد بن يوسف بن حسين بن علي بن يوسف بن محمد بن رجب بن احمد المجد أبو البركات الحسنى الحصنكيفي الأصل، الكي المقرىء بالحرف، ويعرف

حسبن الحصنكيفي ( ۱۳۲۲−۱۰۸۵ = ۱۳۳۳ – ۱۳۹۸۸ (

حسین بن یوسف بن یعقوب بن حسین بن ودخل مصر واليمن مرارا للاسترزاق، وكان يقرأ إسماعيل البدر الحصنكيفي المكي، ويعرف بالحاصني: مؤذن، فقيه. ولد بمكة، وسمع الزين الطبري وابن بنت أبي سعيد الهكاري والنور الهمداني وغيرهم، أجاز وناب بمكة في الحسبة عن المحب النويري، وكان يقرأ ويمدح للناس في مجتمعاتهم ويؤذن بالحرم وهو مأنوس في هذا لله مع تودد، سافر الى مصر والشام غير مرة، توفي بمكة ودفن بالمعلاة.

ذكره الفاسى بمكة وحكى أنه رؤى في النوم، فقيل له ما فعل الله بك؟ فقال: غفر لي، وأدخلني الجنة(١٢).

# عبد الرحمن الدياربكري ( **۱۲۱۰** - - - ۲۱۲۱هـ )

عبد الرحمن الدياربكري: محدث، ومدرس. مكي المولد والمنشأ والوفاة. ولد بمكة واكب على كسب العلوم وجد واجتهد، واخذ عن جماعة من علماء عصره وانتفع بهم. ودرس وحدث وأفاد، وانتفع به خلق كثير، وكان عالما بالكتاب ولسنة، ومازال متصفا

# على الحصكفي ( •••−٥٢٨٨ =•••−١٢٤١م )

علي بن احمد بن علي بن عيسى العلاء أبو الحسن الحصكفي، المارداني المقدسي: نزيل مكة، ينسب الى حصن كيفا على جانب دجلة، سمع بدمشق على ابن السراج البخاري وغيره، وحدث بمكة وسمع منه ابن

بابن المحتسب: مقرىء، مؤذن بالحرم المكي. ولد بمكة، ونشأ بها، وأجاز له العراقي والهيثمي، وعائشة بنت عبد الهادي وغيرهم، وناب في الحسبة بمكة، ثم تركها ويمدح في الجامع، ويؤذن بالجامع بالمسجد الحرام، وعليه في كل ذلك أنس كبير، مع التودد الزائد للناس، حتى وصفه ابن فهد بشيخ المقرئين بالمسجد الحرام، أجاز للسخاوي ورآه وأخوه أبو عبد الله فيما سمع على التقى ابن فهد، توفى بمكة(").

# حسين الديار بكري ( **→•**→-779<u>←</u> =•••--P001**م**)

حسين بن محمد بن الحسن الديار بكري: قاض، فقيه، مؤرخ. ولد بديار بكر ، ثم استقر به المقام في مكة، وتولى منصب القضاء فيها. كان حنبليا أو مالكيا . توفي بمكة في حدود سنة ٩٦٦هـ.

وقد صنف: «تاريخ الخميس في أحوال ألف نفيس ـ ط» مجلدان، أجمل فيه السيرة النبوية وتاريخ الخلفاء والملوك، وهذا التاريخ سيرة للنبي أسهب فيه إسهابا، ولكنه حاول أن يزن مختلف الروايات ويميز الخبيث منها من الطيب. ثم أردف السيرة بتاريخ موجز للخلفاء عن اعتلاء مراد الثالث عرش السلطة بمحاسن الصفات إلى وقت المات<sup>(1)</sup>. العثمانية. وقد طبع «تاريخ الديار بكرى» في القاهرة سنة ١٣٠٢ هـ . والثاني كتاب « مساحة الكعبة والمسجد الحرام ـ خ» رسالة وهو محفوظ في برلين تحت رقم ٦٠٦٩ والثاني في دار الكتب المصرية، جـ ٣، ص ١٧٧ من الفهرس، و» أهبة الناسك والحاج لانتفاعه بها لدى الاحتياج « على المذاهب الأربعة("").

في مدرسة البنجالية مدة سنتين ثم انتقل منها الى رباط خوزي فأقام به الى أن توفي ودفن بالمعلاة. كان صالحاً خاشعاً ناسكاً عابداً زاهداً، وأقام بمكة نحو عشر سنوات<sup>(۱۵)</sup>.

# محمد صادق الكردي (كان حيا سنة ١٣٤٩هـ =١٩٣٠م)

محمد صادق ماجد الكردي: مدرس. نشأ في كنف والده، وأنهى دراسته في مدرسة الفلاح بمكة، ووالده هو ماجد الكردي صاحب مكتبة معروفة، مارس التعليم، وكان مديرا لدار البعثات السعودية بالإسكندرية لفترة طويلة(١١).

# محمد طاهر الكردي ( ۱۳۲۱ - ۱۹۰۰ هـ ۱۹۰۰ - ۱۹۸۸ )

محمد طاهر بن عبد القادر الكردي: خطاط، باحث، علم من أعلام الملكة العربية السعودية، ومن رجالات الفكر والتعليم فيها، وممن شارك في النهضة التعليمية الحديثة في السعودية بجهد كبير، فأفنى شبابه في خدمة العلم.

ولد بمكة المكرمة، وتعلم فيها، وتخرج من مدرسة تحسين الخطوط العربية الملكية بالقاهرة، وعمل بالمحكمة الشرعية الكبرى في مكة المكرمة ١٩٢٩، ثم انتقل إلى مدرسة الفلاح بجده حيث كل بها مدرسا للخط العربي لمدة أربعة أعوام١٩٣٠-١٩٣٤، سافر إلى مصر وقضى مدة بالقاهرة والإسكندرية لطباعة كراريسه وبعض كتبه هناك. ثم عاد إلى السعودية

فهد، وقال الفاسي في تاريخ مكة: كان من أعيان بلده وعمل في مدارسها المختلفة، وعلاوة على ذلك فانه ماردين، ثم تزهد وقصد مكة للحج والمجاورة، وسكن كان يعمل خطاطا بمديرية المعارف، ثم اختير للعمل مستشارا في الجهاز الإداري لمشروع توسعة الحرم المكي الشريف، وشارك في وضع حجر الأساس لتوسعة المسجد الحرام. كما شارك ومعه المشرفين على مشروع ترميم الكعبة المشرفة وتجديد سقفها. أصيب بمرض في بصرة فتعثرت صحته، واعتزل العمل الحكومي. لكنه استمر في التأليف وممارسة أعماله الفنية في مجال الخط العربي والزخرفي الإسلامية. اشرف وارفع ما قام به وهو كتابه المصحف الشريف بخط النسخ الرائع الجميل «المصحف الملكية».

وله مؤلفات بلغت نحو ٤٣ منها:

\_ التاريخ القومي لكة وبيت الله الكريم ـ مكة المكرمة: مكتبة النهضة الحديثة، ١٣٨٥ هـ/١٩٦٥ (يقع في ستة مجلدات، طبع منها أربعة).

\_ حسن الدعابة فيما ورد في الخط وأدوات الكتابة. القاهرة: مطبعة مصطفى الحلبي، ١٣٥٧ هـ/١٩٣٨، ٥٦

\_ تاريخ الخط العربي وآدابه: هو كتابة تاريخية اجتماعية أدبية مزين بالصور الخطية والرسوم الفوتوغرافية، ١٣٥٨هـ.

\_ ط ، فيها زيادات مهمة وفوائد كثيرة \_ الرياض: الجمعية العربية السعودية الثقافية والفنون، ١٤٠٢ هـ، ۵۵۲ ص.

\_ مجموعة الحرمين في تعليم الخط النسخ \_ القاهرة: مطبعة مصطفى الحلبي، ١٣٥٨ هـ/١٩٦٦ ، ١٦ ص ( قررت مديرية المعارف العامة تدريسها بمدرسة السعودية).

ـ مجموعة الحرمين في تعليم الخط الرقعة ـ ؟ ، ٧

ج ( قررت مديرية المعارف العامة تدريسها بمدارس السعودية).

- تبرك الصحابة بآثار رسول الله صلى الله عليه وسلم وبيان فضله العظيم القاهرة: مطبعة المدني، ١٣٨٥ هـ، ٦٤ ص. ط ٢، مزيدة ومنقحة. القاهرة، ١٠٤ ص.
  - ـ تحفة الحرمين في بدائع الخطوط العربية.
- ـ أدبيات الشاي والقهوة والدخان ـ القاهرة: ١٣٦٩ إلى الرفيق الأعلى.
  - هـ، بيروت، دار الفكر، ١٣٨٧ هـ /١٩٦٧م، ١٧٦ ص.
  - رسالة النسب الطاهر الشريف ـ القاهرة: مطبعة الحلبى، ١٣٨٦ هـ، ١٦ ص (وط٢، ١٧٦ ص)
  - منظومة في صفة أشهر بنايات الكعبة، وتقع في ٢٥٢ بيتا. ثم زاد عليها ونشرها ضمن كتاب «التاريخ القويم لكة وبيت الله الكريم».
  - ـ إرشاد الزمرة لمناسك الحج والعمرة (على المذهب الشافعي). القاهرة: مطبعة مصطفى الحلبي، ١٣٧٤ هـ/ ١٩٥٥، ١٤٨ ص.
  - بدائع الشعر ولطائف الفن القاهرة ١٣٦٧ هـ، ٤٠
     ص.
  - ـ تحفة العباد في حقوق الزوجين والوالدين ـ الموعد والأولاد. ط ٢٠، القاهرة مطبعة مصطفى الحلبي، والتفويض. \_ المقارن ـ المقارن
    - ـ دعاء عرفة.
    - \_ مقام إبراهيم عليه السلام.
      - ـ الأدعية المختارة.
      - \_ التفسير الملكى.٤ مج.
        - ـ زهرة التفاسير.
    - ـ تاريخ القران وغرائب رسمه وحكمه.
    - \_ حفظ التنزيل من التغيير والتبديل.

- الأحاديث النبوية في الآداب الدينية والتربية الإسلامية.
- الشوق والرغبة في معرفة ما حصل في الكعبة،
   في العهد السعودي.
- حتاب عيش الرسول صلى الله عليه وسلم و أصحابه الكرام.
- ـ رسالة في انتقال رسول الله صلى الله عليه وسلم
  - ا ۱۵۰۰۰ ال
  - \_ استحالة الإقامة في القمر والكواكب.
  - ـ تعليق مختصر على تاريخ مكة القطبية.
  - ـ نفحة الحرمين في تعليم خط النسخ والثلث.
    - \_ لوحات في الخطوط العربية.
- لوحة فنية جميلة فيها صور الكعبة المشرفة لأشهر بناياتها.
- رسالة في الدفاع عن الكتابة العربية في الحروف والحركات.
- الهندسة المدرسية (كان مقررا في مدارس السعودية).
   وله مؤلفات غير مطبوعة هي:
  - \_ مختصر المصباح والمختار في اللغة.
- لوعظة الحسنة في عدم اليأس وفي الصبر
   والتفويض.
- المقارن بين خط المصحف العثماني واصطلاحنا
   في الإملاء.
  - \_ تراجم من لهم قوة الحافظة.
    - \_ عجائب ما رواه التاريخ.
    - ـ المحفوظات الأدبية المختارة.
  - \_ منظومة في التعاريف الفقهية.
- \_ حسن الباسط في ديوان محمد طاهر الكردي
  - الخطاط.

ـ البحث والتحقيق في معرفة معنى الصديق(١٧).

#### محمد ماجد الكردي

(397 - 1) = 272 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172 = 172

محمد ماجد بن محمد صالح ابن الشيخ فيض الله الكردي المكي: فاضل، عالم من أهل مكة المكرمة. مولده ووفاته بها.

انتقل إليها جده إلى مكة من بلاد الكرد، في أوائل القرن الثالث عشر للهجرة. فولد فيها ونشاء محب للعلم والعلماء، شغوفا بالكتب. وانشأ أول مطبعة في الحجاز ومكة ودعاها باسم «المطبعة الماجدية». ومن خلالها قدم خدمات جلى بطبعة الكتب المدرسية ويسر لمدارس الحجاز حاجتها من الكتب. بالإضافة إلى طباعة عشرات المطبوعات التجارية والكتب الأخرى.

كانت له مكتبة خاصة تعد من أفخم المكتبات في الحجاز لما حوت من نوادر المخطوطات ونفائس الكتب. كما كان منزليه (الكردي في القرارة) و (دار الكردي في منى) مخصصان لاستقبال الناس من العلماء ورجال الدين وحجيج بيت الله من مختلف أرجاء المعمورة . فكانت داريه منتدى علميا وأدبيا تعقد بهما الندوات الخطابية وخاصة في موسم الحج.

وفي عهد آل السعود عين مديرا للمعارف تقدير لعلمه وفضله، ثم اسند إليه مديرية الأوقاف العامة بمكة المكرمة، وفي عهده إدارته للمعارف تم إرسال أول بعثة علمية إلى مصر.

له كتب ورسائل لم يتم أكثرها، منها، «معجم كنز العمال ـ خ»، و «معجم التخاميس ـ خ» شعر. و «المنتخبات الماجدية ـ خ» أدب، و «فهرس ـ خ» لكتبته الخاصة التي عني بجمعها.

توفي محرما بالحج ودفن في عرفات وهو في سن الخامسة والخمسين. بعد أن كان واحدا من أفذاذ الرجال ومكارمهم. عرف من أولاده الشيخ صادق مدير البعثات السعودية بالإسكندرية لفترة طويلة، والشيخ عادل عضو مجلس الشورى ، والشيخ طاهر (\*\*).

#### سعيد الكوراني

( **\*\*\*-**777 **△** = **\*\*\*-** 0 **/** \$/\$ ( **\*\*** 

سعيد بن محمود بن أبي بكر الكوراني الشهير بالكردي: نزيل مكة. ودلال الكتب بها، سمع على التقي ابن فهد، وشاهده السخاوي في سنة ١٧٨هـ، توفي في منتصف ٩٨٧هـ بالمدينة المنورة (١٩).

#### محمد أمين الكردي

محمد أمين بن محمد صالح الكردي الخالدي: اشتغل بالأسفار ونأي عن الأوطان حتى قدم مكة المكرمة، وصحبه واليها محمد وجيي باشا شيخ الحرم المكي في صحبه مع قاضي المدينة، ولاه نيابة الشرع الشريف بها، فجلس سنة كاملة، ثم رجع الى مكة المكرمة، وعمل مأموراً بديوان الحكومة، ولما توفي الوالي ترك جميع ذلك، جاور بمكة، وكان له معرفة بالنجوم، وله» حكمة الراغبين ورغبة الطالبين»، توفي بمكة (۲۰).

# يوسف الحصنكيفي

( ۱۵۱۲–۰۰۰ <u>۱۸۵۰</u> =۰۰۰ ۲/۱۶۱م

يوسف بن حسين بن يوسف بن يعقوب الحصنكيفي الكي وأبناه أبو عبد الله محمد وأحمد، كان ينوب

في حسبتها عن العز بن الحب النويري، ثم عيسى الدين، أبو عبد الله الكردي، ثم المقدسي، ويعرف بابن الجمال بن ظهيرة وذلك من حين وفاة أبيه حتى مات، الكردية: طبيب، نزيل مكة، ولد ببلاد الكرد، وقدم مع وكذا كان يقرأ في المسجد الحرام وغيره من المجالس أبويه بيت المقدس، وأخذ العلم عن فقهائها وعلمائها التي يجتمع فيها الناس، توفي بمكة ودفن بالمعلاة وقد كالزين القلقشندي والشهاب الهروي وغيرهم، وتدرج في تحصيل العلوم والإقامة بالقدس عشرين سنة، ثم قارب الستين (١٠٠٠).

# الحاج علي أفندي (١٩٨٠-٠٠٠هـ =٠٠٠- ١٧٨٣م)

الحاج علي أفندي ابن الحاج حسن الأرضرومي: نجم الدين بن فهد، و ومن أعيان علماء أرضروم الكرد. نشأ في بلده نشأة الأعلام، وكان مولعا با علمية وحضر إلى الآستانة، فنال رتبة المدرس سنة ابن عربي بحيث اقت المهمة تولى منصب مفتش الأوقاف العامة، ونال الأولاد في الحرم المكي منصب قضاء مكة المكرمة . فتولاه بجدارة وكفاءة. هـ) ودفن بالمعلاة(١٠٠٠).

# فاطمة الحراني ( ٧١٠-٧٨٣هـ =١٣٠٩-١٣٨٩م )

فاطمة بنت احمد بن قاسم الحراني الكية: محدثة . ولدت بمكة بعد سنة ٩٧٠ . وسمعت على جدها لأبيها الرضي الطبري الكثير. وسمعت على أخيه احمد حضورا. وأجاز لها الغز التوزري والعفيف الدلاص وأبو بكر الدشتي وغيرهم، وروى عنها ابن شكر، وبالإجازة عبد الرحمن بن عمر القبابي المقدسي، وعبد الرحيم بن الطرابلسي، وتوفيت بالمدينة المنورة سنة ٩٧٨هـ(١٠٠).

# محمد بن حسن الكردي ( ۷۸۱–۱۶۳۳ = ۱۳۷۸–۱٤۳۳م )

محمد بن حسن بن أحمد بن محمد، شمس حياته (٢٦).

الدين، أبو عبد الله الكردي، ثم المقدسي، ويعرف بابن الكردية: طبيب، نزيل مكة، ولد ببلاد الكرد، وقدم مع أبويه بيت المقدس، وأخذ العلم عن فقهائها وعلمائها كالزين القلقشندي والشهاب الهروي وغيرهم، وتدرج في تحصيل العلوم والإقامة بالقدس عشرين سنة، ثم بعد وفاة أبيه بها أنتقل بأمه إلى مكة، وقطنها وصار يتردد منها الى بيت المقدس والدينة المنورة، وسمع بدمشق من عائشة بنت ابن عبد الهادي، وأخذ عنه نجم الدين بن فهد، واستمر على الاستفادة من العلماء الأعلام، وكان مولعا بالطب وتقدم فيه. ومولعاً في حب الأولاد في الحرم المكي، وتوفي فيها (١٣ شعبان سنة ٨٤٣)

#### محمد الآمدي ( ۲۰۰۰–۲۵۹-۰۰۰ ۱۳۵۷م)

محمد بن محمد بن عثمان بن موسى الآمدي الكي الحنبلي (شمس الدين، أبو عبد الله): إمام مقام الحنابلة بمكة المكرمة. ولي الإمامة بعد وفاة والده، فبأشرها أحسن مباشرة. واستمر ثلاثين سنة، توفي سنة 208هـ(۲۰).

# المدينة المنورة إبراهيم (الشيخ إبراهيم)

الشيخ إبراهيم بن حسن الكردي: نزيل المدينة المنورة. كان من أشهر علماء عصره. وله مؤلفات عديدة منها " الأمم لإيقاظ الهمم " ويبحث عن تراجم مشايخ الدين، ولم يعثر على مفصل ترجمة حياته(٢٠٠).

#### إبراهيم الكوراني

( ∆174--1711 = **∠11**0-1•10)

إبراهيم بن حسن بن شهاب الدين الشهراني الشهراني الشهرزوري الكوراني (أبو الوقت، برهان الدين): مجتهد، محدث، من فقهاء الشافعية. عالم بالحديث. ولد بشهران (من أعمال شهرزور) بجبال الكرد، وسمع الحديث بالشام ومصر والحجاز، وسكن المدينة المنورة وتوطنها، وتوفي بها ودفن بالبقيع، وكان مع علمه بالعربية يجيد الفارسية والتركية.

وهو صاحب المؤلفات العديدة، الصوفي النقشبندي، اشتهر ذكره. وعلا قدره، وهرعت إليه الطالبون من البلدان القاصية للأخذ عنه، ودرس بالمسجد النبوي الشريف، وألف مؤلفات عديدة في الفقه والتوحيد والتصوف تنوف على المائة، منها: «إتحاف الخلف بتحقيق مذهب السلف ـ خ» رسالة في مكتبة عيدروس الحبشى، في الغرفة بحضرموت، ومعها من تأليفه أيضا « التعريف بتحقيق التأليف «كتبه سنة ١٠٩١هـ ، و «جلاء الأنظار بتحرير الجبر والاختيار» مخطوطتان. ومن كتبه أيضا «إمداد ذوي الاستعداد لسلوك مسلك السداد ـ خ»، و «الأمم لإيقاظ الهمم ـ ط» ، و «الواسع الآل في الأربعين العوال»، «تكميل التعريف لكتاب فن التصريف»، و «حاشية شرح الأندلسية» للقصيري. و «شرح العوامل الجرجانية»، و «النبراس لكشف الالتباس الواقع في الأساس»، و «جواب العتيد لمسألة أول واجب ومسألة التقليد»، و «ضياء المصباح في شرح بهجة الأرواح»، «القول الجلى في تحقيق قول الإمام زين الدين بن على»، «وتحقيق التوفيق بين كلامي أهل الكلام وأهل الطريق»، و «وقصد السبيل إلى توحيد

الصحيحة»، و «الجواب المشكور عن السؤال المنظور»، «إشراق الشمس بتعريف الكلمات الخمس»، «بلغة المسير إلى توحيد العلي الكبير»، «عجالة ذوي الانتباه بتحقيق إعراب» لا اله إلا الله ، «الجوابات الغراوية عن المسائل الجاوية الجهرية»، و «العجالة فيما كتب محمد بن محمد القلعي سؤاله»، «القول المبين في مسألة التكوين»، «إنباه الأنباه على تحقيق إعراب لا اله إلا الله»، «إفاضة العلام بتحقيق مسألة الكلام»، «الألماع المحيط بتحقيق الكسب الوسط بين طرفي الإفراط والتفريط»، «إتحاف الركي بشرح التحفة المرسلة إلى النبي»، «مسائك الأبرار إلى أحاديث النبي المختار»، «مسلك السداد إلى مسألة خلق أفعال العباد»، «المسلك الجلي في حكم شطح خلق أفعال العباد»، «المسلك الجلي في حكم شطح ذلك من المؤلفات التي تنوف عن المائة.

جاء في موجز دائر المعارف الإسلامية (مركز الشارقة/١٩٩٨م): كان له تأثير كبير في نشر الإسلام في اندونيسيا بسبب علاقته بحاكم سنجكل والأجيال المتعاقبة من الطلبة الجاويين، وكانت علاقته بعبد الرؤوف سنكل، فكانا أصدقاء في المدينة المنورة، وتبادلا الرسائل ثلاثين عاما عبر المحيط الهندي، وحتى بعد عودة سنكل إلى بلاده عام ١٩٧١هـ/١٦٦١م، كما قام سنكل بترجمة بعض أعماله في الملايو(٢٧).

# الشيخ إبراهيم الكوراني ( ١١١٤ - ١١٨٨هـ = ١٧٧١-١٧٨٤ )

بهجة الأرواح»، «القول الجلي في تحقيق قول الإمام زين الشيخ إبراهيم ابن الشيخ محمد أبي طاهر الدين بن علي»، «وتحقيق التوفيق بين كلامي أهل الكوراني الشافعي: فاضل، مدرس.ولد بالمدينة المنورة الكلام وأهل الطريق»، و «وقصد السبيل إلى توحيد ونشأ وعاش وتوفي بها، وطلب العلم وأخذه عن أبيه، الحق الوكيل»، و «شرح العقيدة المسماة بالعقيدة والشيخ عبد الله البصريّ، وغيرهما. درّس بالمسجد

في أمر من الأمور إلا ساعده، وأبدى جهده معه(٢٨).

# احمد البرزنجي ( \*\*\*\_\TTV\_\*\*\* )

احمد بن إسماعيل بن زين العابدين بن محمد بن زين الدين بن جعفر بن حسن بن عبد الكريم البرزنجي، الحسيني، الموسوي،المدني، شهاب الدين: أديب، مؤرخ عارف بالرجال، من أعيان المدينة المنورة، من أسرة كبيرة أصلها من شهروز (بجبال الكرد) ترفع نسبها إلى الحسين السبط، ولد في المدينة المنورة، وتعلم بها وبمصر. وكان من مدرسي الحرم بالمدينة، وتولي إفتاء الشافعية فيها. وانتخب نائبا ً عنها في مجلس النواب العثماني باسطنبول. واستقر في دمشق أيام الحرب العالمية الأولى، وتوفى بها.

له رسائل لطيفة، منها «المناقب الصديقة - ط»، و «مناقب عمر بن الخطاب ـ ط»، و «والنظم البديع في مناقب أهل البقيع ـ خ» في الرباط (٩٤٥ )، و «النصيحة العامة لملوك الإسلام والعامة ـ ط»، و «فتكة البراض، بالتركز على العترض على القاضى عياض ـ ط « وهو رد على محمد الشنقيطي، و «وإصابة الدواهي في أعراب إلاهي ـ ط»، و «جواهر الإكليل ـ ط» في الخديوي إسماعيل، و «مقاصد الطالب في مناقب على بن أبى طالب»(٢٩).

# احمد الكوراني

الشيخ احمد ابن الفتوح ابن الشيخ محمد سعيد ابن المنلا إبراهيم الكوراني: فاضل، محدث. ولد

النبوي، وكان رجلا ً فاضلا، وذا همة، لا يقصده أحد بالمدينة المنورة ونشأ و توفى بها. اخذ عن أبيه وعمه الشيخ أبى الطاهر، وغيرهما وشملته الإجازة العامة من جده المنلا إبراهيم وكان رجلا ً صالحا(٢٠٠).

# إسماعيل الآمدي ( كان حياً ١١٢٤–١٧١٢م)

إسماعيل بن إبراهيم الآمدي: قاض. تولى القضاء بالمدينة المنورة. من آثاره «درر النفائس في زجر الأشرار والخبائث» في السياسة الشرعية فرغ من سنة ۱۱۲۶هـ<sup>(۲۱)</sup>.

# جعفر البرزنجي ( **◆**07/-7/7/<u>△</u> = ₹7\/-PP\/\$)

جعفر بن إسماعيل بن زين العابدين بن محمد البرزنجي: فقيه، قاض من أعيان المدينة المنورة. له اشتغال بالتاريخ والأدب، كان يحسن مع العربية التركية والفارسية والكردية. ولد ونشأ في السليمانية، من أعمال شهرزور في كردستان العراق ، وكان أبوه رحل إليها ، من المدينة عند مهاجمة محمد على باشا للحجاز ، وسافر جعفر إلى مصر، فدخل الأزهر. وعاد مع أبيه إلى المدينة المنورة ، ( سنة ١٢٧١ ) واستكمل فيه دراسته. وتصدر للفتوى والتدريس بعد وفاته أبوه (١٢٧٧هـ) وسافر إلى استنبول، فعين قاضيا لصنعاء، فأقام فيه ست سنوات، وعاد إلى المدينة مستعفيا. ودعى إلى القضاء بسيواس (في تركيا) سنة ١٣٠٧ فأقام عامين ، وعاد إلى المدينة مفتيا ومدرسا إلى أن توفى . له مصنفات، منها « نزهة الناظرين في سجل سيد الأولين والآخرين - ط» في تاريخ المسجد النبوي، و «الشجرة الأترجية في سلالة السادة البرزنجية - خ»

# في عبد الله الكردي علة، (١٠٠٠هـ = ١٠٠٠م)

عبد الله بن محمد الكردي: مفسر، درس وولي قضاء المدينة المنورة. من آثاره «حاشية على أنوار التنزيل» للبيضاوي(٢٠٠).

# عبد الكريم الكوراني ( ٠٠٠- بعد ١٠٥٠هـ =٠٠٠- ١٦٤٥م )

عبد الكريم بن أبي بكر ابن السيد هداية الله الحسيني، الكوراني، الشاهدي: عالم، مفسر، واعظ،مصنف. نزيل المدينة المنورة، أخذ عن والده ثم رحل إلى الفاضل المنلا أحمد الكردي المُجلى قبيلة من الكرد قال بعضهم نسبة إلى (مجلان) قرية تلميذ المنلا حبيب الله الشهير بميرزاجان الشيرازي تلميذ جمال الدين محمد المدواني، فقرأ عليه إثبات الواجب، وشرح حكمة العين، وشرح مختصر ابن الحاجب للقاضي عضد الدين ثم عاد وأبوه موجود وأقام على بث العلم ونشره.

وله من التصانيف: «تفسير القرآن» وصل فيه إلى سورة النحل في ثلاث مجلدات، وكتاب في «المواعظ» وعنه أخذ علامة الوجود الأمام الكبير المنلا إبراهيم بن حسن الكردي الكوراني نزيل المدينة المنورة(٢٥٠).

### عبد المحسن الكوراني ( ۱۰۲۰–۱۰۶۰هـ =۰۰۰–۱۹۳۱م )

عبد المحسن بن سليمان الكوراني الكردي، الشافعي: مفسر، درس في روض الرسول عليه السلام بالمدينة المنورة، وتوفي في حدود سنة ١٠٤٠هـ. من آثاره: «جامع الأسرار في التفسير» (٢٠٠).

أوراق منه، و «تاريخ الابتهاج على نور الوهاج في الإسراء والمعراج ـ ط» و «شواهد الغفران ـ خ» بخطة، في الرباط (٤٣٥ ك) في فضائل رمضان، و «الكوكب الأنور على عقد الجوهر ـ ط» شرح لقصة المولد من تأليف جعفر بن حسن البرزنجي، و «جالية الكروب بأسماء سيد العجم والعرب»، و «عقد الجوهر في مولد صاحب الحوض والكوثر»، و «قصة المعراج. وله نظم (٢٣).

# جعفر البرزنجي ( ١٧٦٠هـ =٠٠٠ )

جعفر بن حسن بن عبد الكريم بن السيد محمد بن عبد الرسول البرزنجي (زين العابدين) المدني، الشافعي: فقيه، أديب. فاضل. من أهل المدينة المنورة. مفتي السادة الشافعية بالمدينة النبوية. ولد بالمدينة ونشأ نشأة صالحة. وبرع في الخطب الترسل. وصار إماما وخطيبا ومدرسا بالمسجد النبوي، وتولى إفتاء الشافعية بها، وتوفي بها، ودفن بالبقيع.

ألف مؤلفات نافعة ، وإنشاءات رائعة. منها:

«قصة المولدة النبوي ـ ط» ، و «قصة المعراج ـ ط»،
و «الفيض اللطيف بإجابة نائب الشرع الشريف»، و
«منافب سيد الشهداء سيدنا حمزة»، و «البرء العاجل
بإجابة الشيخ محمد غافل»، و «الجنى الداني في
منافب الشيخ عبد القادر الجيلاني ـ ط»، و «جالية
الكرب بأصحاب سيد العجم والعرب» رسالة في أسماء
الكرب بأصحاب ألعجم والعرب، وسالة في أسماء
البدريين والأحديين، وكتاب «النفخ الفرجي، في فتح
الجته جي ـ ج» في الظاهرية، الرقم ٤٧٢٤. و «التقاطع
الزهري من نتائج الرحلة والسفر ـ خ» في دار الكتب
التبمور)(٢٠٠).

#### علي البرزنجي

( **↑ \\\ → \\\ → \\ → \\ → \\** 

علي بن السيد حسن المدني الشافعي الشهير بالبرزنج: فاضل، عالم، ناظم، ناثر من أعيان المدينة المنورة، ولد بالمدينة المنورة سنة ١٣٣ه ، واخذ بها عن أخيه السيد جعفر البرزنجي، والشيخ عطا، والشهاب احمد الأشبولي وغيرهم. وله شعر لطيف منه قوله مخمساً:

أيا كوثر العرفان يا خير مرسل ويا مورد الظمآن والعارف الولي وسلفي حميّا الحب من حضرة العلي أأظما وأنت العذب في كل منهـل وأُطلم في الدنيا وأنت نصيري حبيبٌ بك الرحمنُ في الحجر أقسما وخصك بالتصريف في الأرض والسما أغثني إذا ما الضيم بالسهم قد رمى وعار على راعي الحمى وهو في الحمى اذا ضاع في البيد عقال بعير

وكانت له اليد الطولى في النظم. نظم «أسماء أهل بدر»، و «مولد النبي صلى الله عليه وسلم» لأخيه السيد جعفر البرزنجي. وكان معتزلا عن الناس ملازماً للخلوة. وكانت وفاته بالدينة المنورة(٢٠٠).

#### محمد الكوراني

( ۱۸۰۱-۱۹۶۱<u>هـ</u> = ۱۲۶۰-۳۳۷۱م )

محمد بن إبراهيم بن حسن المدني، الشافعي (أبو الطاهر) الكوراني: محقق مدفق، فقيه.

مولده ووفاته في المدينة المنورة. ونشأ بها وتعلم على يد والده وعلماء عصره. وبرع واشتهر بالذكاء والنبل. وكان كثير الدروس، وانتفعت به الطلبة.

وتولى إفتاء الشيخ الشافعي بالمدينة المنورة مدة.

قال عنه الشمس الغزالي: زرته في داره ورأيت من ديانته ونسكه وتواضعه وخفض جناحه ما لم أراه على أحد من مشايخنا خلا المنلا إلياس الكوراني فانه كان يقاربه في ذالك. وكان عالما صالحا فقيها .توفي في المدينة ودفن بالبقيع. له اختصار » شرح شواهد الرضى » للبغدادي (٢٠٠).

#### محمد الكردي

( ۱۲۵ – ۱۹۶۸ هـ = ۱۷۷۷ – ۱۹۶۸ م

محمد بن سليمان الكردي ،المدني، الشافعي: فقيه، مشارك في بعض العلوم النقلية والعقلية. وهو خاتمة الفقهاء بالديار الحجازية.

ولد بدمشق، وحمل إلى المدينة المنورة وهو ابن سنة ونشاء بها، وأخذ عن أفاضلها، انتهت إليه رياسة الفقه على المذهب الشافعي، وتولى إفتاء السادة الشافعي سنة ١١٨٩هـ، إلى حين وفاته بالمدينة المنورة، بعد أن كان رجل فاضلا، كاملا، وجيها، لطيفا، متخلقا بأخلاق السلف الصالح. جبلا من جبال العالم.

له مؤلفات ورسائل منها: «شرح فضائل التحفة» في نحو أربعين كراسا. و «الحواشي المدنية على شرح المقدمة الحضرمية» لابن حجر الهيثمي كبرى وصغرى في فروع الفقه الشافعي، و «عقود الدرر في بيان مصطلحات تحفة ابن حجر»، و «حاشية على شرح الغاية» للخطيب، و «الفوائد المدنية فيمن يفتي بقوله من أئمة الشافعية»، وفتح الفتاح بالخير في معرفة شروط الحج عن الغير»، ثم اختصره وسماه «فتح القدير»، و «كاشف اللثام عن حكم التجرد قبل الميقات بلا إحرام»، و «الثغر

البسام عن معاني الصور التي يزوج فيها الحكام»، و «الدرر البهية في جوانب الأسئلة الجارية»، و «شرح منظومة الناسخ والمنسوخ»، و «زهر رجلا متكلماً، درس بالروضة المطهرة بعد أبيه(٤١). الربا في بيان أحكام الربا»، و «الانتباه في تعجيل الصلاة»، و «كشف المروط عن مخدرات ما للوضوء من الشروط»، و «جالية الهم والتوان عن الساعى لقضاء حوائج الإنسان»، وفتاوى عدة في مجلدين ضخمين وغير ذلك(٢٩).

### محمد بن مصطفى (وانقولي) ( \*\*\*-\*\*۱۵۹۲ = \*\*\*-۲۹۵۱م )

محمد بن مصطفى الكوراني، الواني، الحنفي، الشهير بوانقولى: فقيه، أصولى، من العلماء الأفاضل. تولى قضا المدينة المنورة، وقد أفاد المطالعين عدة سنوات، ودرس لهم وكان آخر عهده في (بروسه)، توفي سنة (١٠٠٠ هـ) في المدينة المنورة.

ومن آثاره: «حاشية الدرر والغرر» لمنلا خسرو في الأصول، و «وترجيح البينات»، «حاشية على شرح الجرجاني لفرائض السجاوندي، و «نقد الدرر».

وله بعض الآثار والمؤلفات في السياحة والأدب. كما ترجم إلى اللغة التركية «الصحاح للجوهري»، و «كيمياء السعادة» للإمام الغزالي. وكان له حظا وافرا في الشعر والأدب(٢٠٠).

#### محمد سعيد الكوراني

( ۱۳۶۱−۲۶۱۱هـ = ۱۲۷۱−۱۸۷۱م)

الشيخ محمد سعيد بن إبراهيم بن محمد أبي الطاهر بن المنلا إبراهيم الكوراني المدنى الشافعي: جماعة. ودخل همذان وبغداد ودمشق والقسطنطينية الشيخ الفاضل، الصالح النبيل البارع.

ولد بالمدينة المنورة ونشأ بها، وحفظ القران، وطلب العلم. واخذ عن أبيه، ومشايخ عصره. كان

#### محمد عمر الكردي

( **٠٠٠** ٥١٥١<u>۵</u> = **٠٠٠٠** ١٩٩٥م)

محمد عمر الكردي: أحد وجهاء المدينة المنورة. وهو والد السفير «عمر» العامل بالوفد الدائم للسعودية بجامعة الدولة العربية.

وافته المنية بالقاهرة، ودفن بالبقيع في المدينة المنورة صباح يوم السبت ١٤ ذي الحجة، بعد الصلاة عليه في المسجد النبوي الشريف(٢٠٠).

### نجيب العينتابي

( •••−٩/٢/هـ =•••−\$•٨/م)

نجيب العينتابي: فاضل. من المدرسين، درس بالمدينة المنورة. له مصنف «شرح الشفا للقاضي عياض» بالاشتراك مع محمد بن مصطفى القونوي(٢٠٠).

#### محمد البرزنجي

( ۱۹۵۰–۱۹۳۱ <u>۵</u>۱۱۰۳–۱۹۶۱م )

محمد بن عبد الرسول بن عبد السيد بن عبد الرسول بن قادر بن عبد السيد، الشافعي البرزنجي الأصل والمولد :المحقق، مدرس، مفسر، أديب. من فقهاء الشافعية.

ولد بشهرزور ونشأ بها. وقرأ القران وجوده على والده. وبه تخرج من بقية العلوم. وقرأ في بلاده على ومصر. واخذ عمن بها من العلماء.

#### الهوامش

- (۱) مشاهير الكرد:۱/۱۵۰، جابان الكردي بقلم احمد الخليل، مقال منشور على الإنترنت ضمن عنوان «مشاهير الكرد في التاريخ الإسلامي».
- (۲) فاروق عمر فوزي: المدخل إلى تاريخ آل البيت منذ فجر الإسلام وحتى مطلع العصر الحديث. جامعة آل البيت، المفرق، ١٩٩٨م.ص ٢٩٠-٢٩٠
- (٣) فاروق عمر فوزي:المدخل إلى تاريخ آل البيت، ١٩٥٠-٢٩٩
  - (٤) أعلام الكرد:٢١٤
- (٥) سليمان موسى: معارك الثورة العربية الكبرى: الحرب في الحجاز، عمان، ١٩٨٩، ٢١٠، ٢١٠، عن سيرته انظر: مشاهير الكرد، بغداد، ١٩٤٥، ١٩٠٨،
  - (٦) مير بصري: أعلام الكرد،٢٢٧
  - (٧) مير بصري: أعلام الكرد،٢١٧
  - (٨) مير بصري: أعلام الكرد،٢١٩
- (٩) الضوء اللامع:١/٠١٠، إتحاف الورى: ٢٨٩/٤، أعلام الكيين: ٧٩٥/٢
  - (۱۰) مشاهیر الکرد: ۱۰۲/۱
  - (١١) الضوء اللامع: ٢٤٧/٢
- (۱۲) دائرة المعارف الإسلامية: ۲۰۱۹-۳۵۳، معجم المؤلفين: ٤/٧٤-٤٨، الموسوعة العربية :/ ۲۷۷، الأعلام: ٢/ ۲۰۵ كشف الظنون: ٢٠٣، ٢٠٥، تاريخ آداب اللغة العربية: ٣٠٨/٣، فهرست الخديوية: ٥٠، ٥٠، ٤٠، المنتخب من مخطوطات المدينة: ٢٩، فهرس التاريخ بالظاهرية: ٢/ ٢٣٣- ١٠٠، المستدرك على معجم المؤلفين: ٢٠٥، هدية العارفين: ٢٠٦/٠، أعلام المكيين: ٢٣٢/٣٣
  - (١٣) الضوء اللامع:١٦٠/٣
  - (١٤) المختصر من كتاب نشر النوادر والزهر:٢٤٢

ثم توطن المدينة المنورة. وتصدر للتدريس. وصار من سراة رؤسائها، وألف تصانيف عجيبة، منها «انهار السلسبيل لرياض أنوار التنزيل» في شرح تفسير البيضاوي، و «الإشاعة في أشراط الساعة -ط»، و «النواقض للروافض»، وألف شرحا على ألفية المصطلح، و «العافية في شرح الشافية» لم يكمل، و «خالص التلخيص - خ»، مختصر تلخيص المفتاح ۳۷ ورقة في دار الكتب بمصر، و «القول السديد والنمط الجديد في وجوب رسم الإمام والتجويد ص٢٨٩-٢٩٠ — خ»، و «مرقاة الصعود في تفسير أوائل العقود»، و» مزاج الزنجبيل لحياض أسرار التأويل «في التفسير، و «ضياء السراج في ليلة الإسراء والمعراج»، و «بقية الطالب لإيمان أبي طالب»، و «النفحة الفايحة في مسايل الفاتحة»، و «الضاوي على صبح فاتحة البيضاوي»، و «قدح الزند في رد جهالات أهل سرهند»، ورسالة في الجهر بالبسملة في الصلاة، وقام بترجمة كتاب» الجانب الغربي في حل مشكلات ابن عربي» من الفارسية إلى العربية وسماه» الجاذب الغيبي - خ».

وكانت له قوة اقتدار على الأجوبة على المسائل المشكلة في أسرع وقت، وأعذب لفظ وأسهله وأوجزه وأكلمه. وبالجملة فقد كان من أفراد العلماء علماء وعملا. توفي ودفن بالمدينة المنورة(3).

- (١٥) الضوء اللامع:١٧٤/٥-١٧٥
- (١٦) أعلام الكيين:٧٩٧-٧٩٧، أعلام الحجاز:١/ ٣٤٣ضمن ترجمة والده ماجد الكردي
- (۱۷) مقتطفات من كتاب: محمد طاهر الكردي الخطاط، حياته وآثاره، ٢٥٠-١٩٧٠ وله ترجمة في معجم مؤرخي الجزيرة العربية:١٢٦-١٢٧، ومعجم مصطلحات الخط والخطاطين:١٢٨، وموسوعة الأدباء والكتاب السعوديين:١٢٦/١، ذيل الأعلام:١٨٣/، تتمة الأعلام:٩٤-٩٦، معجم الكتاب والمؤلفين السعوديين:٣/ ١٢٦-١٢٩، أعلام الحجاز:٢٥/٣، معجم المطبوعات العربية(السعودية):٢٥-٢٥٠، إتمام الأعلام:٢٤٦
- (۱۸) الأعلام: ۷/ ۱٦، أعلام الحجاز: ۳۰۷ ۳۱۳، أعلام الكرد:۹۸
  - (١٩) الضوء اللامع ٢٥٦/٣
- (٢٠) نثر الدرر بتذيل نظم الدرر ٥٦٠، أعلام المكيين:٧٩٦/٢
  - (٢١) الضوء اللامع: ٣١١/١٠٠
  - (۲۲) مشاهير الكرد:۸۱/۲
  - (۲۳) أعلام النساء:۲۹/٤٠-۳۰
- (۲٤) أطباء من التاريخ:۲۳٦/۲ الضوء اللامع:٧/ ۲۱۹، إتحاف الورى:١٥٨/٤ أعلام المكيين:١٧٧/١ مشاهير الكرد:١٥٢/٢
  - (۲۵)شذرات الذهب:٦٨٨٨
  - (٢٦) مشاهير الكرد١١/١١
- (۲۷) معجم المؤلفين:۱۱/۱۱، الأعلام ۲۵/۱،مشاهير الكرد:۲۱/۱۱، وفيه أسماء ۲۶ كتابا له. البدر الطالع ۱۱/۱۱، سلك الدرر:۹/۱-۱۰، هدية العارفين: ۳۵/۱، إيضاح المكنون:۱۱/۱۱، ۹۸۲، نشر المثاني لابن الطيب: ۱۳۰/۲-۱۳۰، طبقات الصلحاء للمراكشى: ۲۰۱-۲۱۱، موجز

دائرة المعرف الإسلامية:۸٦٥٣/٢٨، فهرس التصوف بالظاهرية:۸٥، ٥٠٦/ بالظاهرية:۸۵، ٥٠٦/ فهرس النحو بالظاهرية:۸۵، ٥٠٦ الازاء، فهرس مخطوطات الحديث بالظاهرية:۳۸۳، مجلة المجمع العلمي العربي بدمشق:۲۲۷/۲۰، المستدرك على معجم المؤلفين:۱۶

- (۲۸) تراجم أعيان المدينة المنورة:١٠٥
- (۲۹) معجم الشيوخ: ۱۰۲/۱-۱۱۱، قال الزركلي: كانت وفاة صاحب الترجمة «بالمدينة» سنة ١٩٦٢هـ/١٩١٤م، ثم علق مؤلفه على ذلك بخطه- أنه توفي بدمشق عام ١٣٣٧هـ ودفن بالصالحية. معجم المطبوعات: ٤٤٥، الأعلام: ١٩٩١-١٠٠، إيضاح المكنون:٢/ ١٥٥،فهرست الخديوية:٢/١٠٠، فهرس التيمورية:٢/،١٦٥/١٦٣٢٢٤
  - (٣٠) تراجم أعيان المدينة المنورة ١٠٨٠
- (٣١) إيضاح المكنون١٠/١٤، معجم المؤلفين٢٥٤/٢
- (٣٢) معجم المؤلفين:١٣٥/٣، هدية العارفين:١/٢٥٦،
- 70٧، فهرست الخديوية:١٣٩٢، إيضاح المكنون:٣٩٣/٢، معجم المطبوعات:٥٤٨، الاعلام١٣٢/٢، فهرس التاريخ بالظاهرية:١٩٣/٢، ٣٤٥، ٣٤٦، ٣٥٥، ٣٤٦، ٣٥٥، ٣٥٠، ٢٨٦، ٣٥٠، ٤٧٠،٤٧٢ على معجم المؤلفين:١٦٩، محمد سعيد دفتر دار في جريدة المدينة المنورة: ١٤ و ٢٥٨٦ ذي القعدة ١٣٧٩
- (۳۳) سلك الدرر:۱۳/۲، آداب اللغة: ۳۱۱/۳، إيضاح الكنون:۱/۱۷۱، هدية العارفين ۲۵۵/۱، مخطوطات الظاهرية، تاريخ: ۲۵۲/۱، الأعلام: ۲۳۲/۱، معجم المؤلفين: ۳/۱۳۷، فهرست الخديوية:۱/۳۵، ۴۳۵، ۴۳۹، ۲۹۰/۱۸۰/۱، ۱۹۰/۱، ۲۵۱، ۲۹۱، ۲۹۲، ۲۹۰، ۲۹۰، ۲۸۰، ۱۹۰/۱، ۲۱۰، ۲۲۱، ۲۹۰، ۲۹۰، ۲۸۰، ۲۸، ۲۱۰، ۲۱۰، ۲۱۰، ۲۹۰
- (٣٤) هدية العارفين:١٣٨/١، معجم المؤلفين:١٣٨/٦

- هدية العارفين:١٦١٢/١، معجم المؤلفين:٣١٥/٥، مشاهير الكرد:٢/٣٣-٣٤
- (٣٦)كشف الظنون:٥٣٤، هدية العارفين:٦٢٢/١، فهرس التيمورية:١/٧٩، ١٧٥، ٣٦١/٣، معجم المؤلفين:١٧٢/٦
- (٣٧) هدية العارفين١٠/٧٠، معجم المؤلفين١١/٧٠، تحفة المحبين: ٨٩، سلك الدرر ٢١٣/٣. والبرزنجي نسبة إلى المدينة» برزنج» وهي مدينة من نواحي أرذان بينها وبين برذعة ثمانية عشر فرسخا( معجم أعيان المدينة المنورة:١٠٦ البلدان)، تراجم أعيان المدينة المنورة: ٨٧
  - (٣٨) سلك الدرر:٣٥/٤، الأعلام: ٣٠٥/٥، تراجم الأعلام: ١٢٥/٢ أعيان المدينة المنورة: ١٠٤
- (٣٩)هدية العارفين:٢/٢٤، فهرس الخديوية:٣/ ٢٢٣، ٢٢٥، إيضاح المكنون: ١٢٩/١، ٢٥١، ٣٤٥، ٣٤٦، ٤٥٦، ٣٠٨، سلك الدرر:٧٨/٤-٧٩،مشاهير الكرد:٢٨/٢، ١٦٧، ٢/ ١١٣، ١٥٧، ١٦٨، ٢٠٤، ٣٦٧، ٣٦٧، قراجم أعيان الأعلام:٢٠٣/٦، تاريخ السليمانية:٢٧٧

- (٣٥) خلاصة الأثر:٤٧٤/٢٤]يضاح المكنون:١٠٨/١، المدينة المنورة :٥٥، سلك الدرر:٤/ ١٣١-١٣٢، معجم الطبوعات:١٥٥، الأعلام: ٦/ ١٥٢ ، مشاهير الكرد:١٣٩/٢، معجم المؤلفين:٥٤/١٠
- (٤٠) مشاهير الكرد:١٢٩/٢-١٣٠ ،هدية العارفين:٢/ ٢٦٠، كشف الظنون:٣٩٨، ١١٩٩، ١٢٤٨، فهرست الخديوية:١٤٤/٣، فهرس الأزهرية:٢٩٠/٢، الكشاف:٨٠، ٢٤٠،معجم المؤلفين:٣٣٠/١٢
- (٤١) سلك الدرر:٣٥٤-٣٦، الأعلام:٣٠٤/٥، تراجم
- (٤٢) جريدة المدينة ع ١١٧٢٦ (١٢/١٥هـ)، تتمة
- (٤٣) إيضاح المكنون:٥٢/٢، ٥٣٠،معجم المؤلفين:٨٠/١٣
- (٤٤) فهرس الخديوية١٠/١٣٠، معجم المؤلفين٩٠

ارشاك سافراستيان الحكتور أحمد محمود الخليل

من مطبوعات دار سردم للطباعة والنشر Y ...

# البدرخانيون في يوميات الميجر نويل

# ترجمه وعلق عليه وأعد ملحقه حسين فيض الله الجاف

#### القدمة:

بريطاني كان برتبة ميجر أثناء كتابته يومياته . وشاملة باللغة الفارسية وأسلوب معيشة العشائر، ويُعد خبيراً بأمور وشــؤون عشــائر البختياري، ومن ثم في شؤون كوردستان.

تتقد حماساً وتتسم بالشجاعة المدهشة في مجابهة ومناطق أخرى (ولسن: ص١٢٨).

الصعاب. وقــد عُيِّن في الأول من تشــرين الثاني عام إدوارد وليهم جارلس نويهل [١٩٧٤-١٨٩٦] ضابط ١٩١٨ بوظيفة ضابط سياسي لمنطقة كركوك في كوردستان، وعند وصوله إلى السليمانية بعد إسبوعين شارك في قوات الحملة البريطانية في ميسوبوتاميا ﴿ قوبل باستقبال حماسي كبير، وكانت تعليمات ولسن [بلاد ما بين النهرين] لست سنوات . وهو رجل إليه: «لقد عُيِّنْتَ ضابطاً سياسياً لمنطقة كركوك... غير عادي يجمع بين قدرات غير محدودة وتحمل التي تمتد من الزاب الأسفل إلى ديالي وإلى الشمال جسماني كبير وحنكة سياسية . له معرفة واسعة الشرقي من الحدود التركية- الإيرانية... ويجب أن يكون واضحاً لدى الرؤساء [الكورد] بأن أية ترتيبات تتخذها مؤقتة وخاضعة لإعادة النظر في أي وقت... وأنت مخول بتعيين الشيخ محمود ممثلًا عنّا في كانت نشاطات الميجر نويل وأعماله في كوردستان السليمانية، مع تعيينات أُخرى في جمجمال وحلبجة

باشر نويل بتنفيذ التعليمات تلك فأقام نظاماً حكومياً مؤقتاً في السليمانية والدن والقصبات الأخرى، وقام بتعيين الشيخ محمود حاكماً للمنطقة مع تعيينات أخرى من الموظفين الكورد بدلاً من الأتراك والعرب وتحت إشراف الضباط السياسيين البريطانيين، وأعاد النظام للمنطقة. وأصبح واضحاً، كما يقول آرنولد ولسن، أن فكرة «كوردستان للكورد» تحت الحماية البريطانية قد لاقت شعبية واسعة.

في نهاية كانون الأول ١٩١٨ غادر نويل السليمانية، وتجـول في المناطق الغربية والشـمالية حتى رواندز غرضها التعرف على الكورد وتأسيس إدارات حكومية، مع ضباط سياسـيين بريطانيين، في كويـه ورانية وروانـدز. وبعـد عدة أسـابيع عـاد إلى السـليمانية ليجـد أن هناك تعارضاً وموقفاً بريطانياً مختلفاً من الشـيخ محمود بحجة «أنه كان يُسـيء التصرف بسلطاته» حسب تعبير آرنولد ولسن في كتابه «ولاءات في ميسـوبوتاميا» (جـ٢، ص: ١٣٣). وبعد مناقشـات في ميسـوبوتاميا» (جـ٢، ص: ١٣٣). وبعد مناقشـات التامة تقرر أن يتولى مكانه في السليمانية الميجر إيلي بانستر سون.

حتى ذلك الوقت كان الميجر نويل قد تقلد الوظائف التالية:

۱-مساعد ضابط سياسي في مهمة خاصة ١٩١٥/٣/٣٠ 7-نائب فنصل في عربسـتان — الأهواز، بختياري، لورستان و- الشت كوه ١٩١٦/٩/١.

٣-مساعد ضابط سياسي في مهمة خاصة إلى
 القفقاس ١٩١٨/٢/١.

٤-مساعد ضابط سياسي في مهمة خاصة إلى
 طهران ١٩١٨/٩/١.

٥-ضابط سياسي في كوردستان (كركوك والسليمانية) ١٩١٨/١١/١.

٦-مهمة خاصة إلى رواندز وكوردستان ١٩١٩/٢/١. وتنفيذاً لمهمته الخاصة الأخيرة التي أنتدب لها قام نويل بجولة واسعة في طول كوردستان وعرضها للوقوف على آراء الكورد والتقصى حول مصير كوردستان فزار ماردين وديار بكر وملاتيا وغيرها من البلدات والقصبات والقرى الكوردية فالتقى بالقرويين الكورد ورؤساء العشائر والزعماء المتنفذين وإستطلع آراءهم. ونتيجــة لذلك كتــب الكثير من الرســائل والتقارير واليوميات حول الكورد إلى المسؤولين البريطانيين. وتعد هذه الكتابات من الوثائق البريطانية المهمة المتعلقة بالقضية الكوردية وتطوراتها(١). ويشير الدكتور أحمد عثمان أبو بكر إلى تقرير لنويل بعنوان «ملاحظات حول الوضعية الكردية - الترجمة العربية - اســتانبول، ١٩١٩» (هامش ٤، ص٦ من كتابه المذكور في الملحق)، ولا يبدو واضحاً إن كانت هذه الترجمة مطبوعة أم مخطوطة(٢).

ويقول آرنولد ولسن، الحاكم المدني البريطاني في بغداد، أن مغامرات نويل يمكن أن تؤلف مجلداً ضخماً إن تسنى لأُحدِ الكتابة عنه. وهو كان أكثر الشخصيات أهمية في أعين الفُرس، كما [الميجر] سون في أعين الكورد. ونرى أنه كان يتمتع بدرجة من الإحترام بين الكورد أكثر من سون. وحسب دبليو. آر. هَيْ كان نويل يوجه بشكل عام السياسة [البريطانية] المتبعة في جنوبي كودرستان. ويقيم الدكتور أولسن نشاطاته تقييماً عالياً قائلاً «أن سَيْر حياته العملية كانت طويلة جداً ومثمرة ومغامرة كما دَلَتْ جميع الروايات . وهناك تغطية شاملة في سجلات وزارة المستعمرات .

[البريطانية] لمآثره وأعماله الجريئة في القفقاس أثناء الحــرب العالمية الأولى ، وبــين جن اليي كاك خان في ايلان عام ١٩١٩ حيث تم سـجنه ، وبين البختياريين والكورد... وشارك في مؤتمر القاهرة في شهر آذار ١٩٢١» (راجع مقالة أولسن ص٩٧)

كتب الميجر نويل يومياته خلال جولاته في كوردستان، وطُبعت بمطبعة الحكومة في البصرة ٥٦- ٥٧. بعنـوان «يوميات الميجر ئي. إم. [كذا] نويل في مهمة خاصــة في كوردســتان للفترة من ١٤ حزيــران إلى ٢١ ايلول ١٩١٩». وتقع في ٧٦ صفحة بحجم ٢١× ٢٧سم، وتضم ٦٢ صورة فوتوغرافية إلتقطها نويل بنفسه، وبعضها مكررة ، دون ذكر تاريخ الطبع. وبالرجوع إلى كتابات نويل ورسائله نرى أنها طُبعت في أواخر العام ١٩١٩(٢). وتبدأ الصفحة الأولى من هذه اليوميات بجملة توضيحية منه يقول فيها «إن يومياتي الأخيرة أُخْتُتمَتْ بتقرير عن دواعي زيارتي إلى ديار بكر للفترة من ٤ حزيـران إلى ١٤ منه». ولعـل ملاحظاته حول الوضعية الكوردية هي جزء من تلك اليوميات، إن لم تكن هي خلاصة، أو تقرير، كما يقول هو، عنها.

> تبـدأ اليوميات التي نحـن بصددها من الصفحة ١ (١٤ حزيران) إلى الصفحـة ٢٨ (٢١أيلول). أما الصفحات من ٢٩ وحتى ٧٦ فقد خصصها لتقارير وملاحظات عن الموضوعات التالية وحسب العنوانات التي وضعها هو:

-تقرير عن عشيرة رشوان جنوب ملاتيا، ص ص:

-قری رشوان، ص ص: ۳۲-۳۳.

-ملاحظة حول كورد سيناملي: ص: ٣٧.

-تقریر حول کورد آتمی، ص ص: ۳۸ -۶۱.

-كورد أوريجك في قضاء آلجي داغ، ص ص: ٤٦-٨٤. -ملاحظة حول سكان قضاء 🛚 زارجك، ص: ٤٩-٥٠. -العادات بين العشائر الكورية، ص ص: ٥١ – ٥٢. -الأسرة البدرخانية، ص ص: ٥٣ – ٥٥.

-تقرير حول أرقام الإحصاءات التركية، صص:

-التقويم الكوردي، ص ص: ٦١- ٦٢.

-سمات الكورد كما تمثلها حكمهم وأمثالهم الشعبية، ص ص: ٦٣- ٧٣.

وقد أعيد نشر هذا الموضوع بوصفه دراسة في «مجلة مدرسة الدراسات الشرقية والأفريقية» الصادرة في لندن، المجلد الأول، القسم الرابع، ١٩٢٠، ص ص :۷۹-۹۰.

-ملاحظة حول العشائر الكوردية، ص ص: ٧٣- ٧٤. -ملاحظة حول عشيرة باليان الكوردية، ص ص:  $\alpha V - rV$ 

إضافة إلى ذلك، يشير نويل في مواضع غير قليلة من يومياته إلى العلاقات الكوردية الأرمنية وكيفية إنقاذ الكورد للكثير من الأرمن وحمايتهم.

في موضوعه المعنون الأسرة البدرخانية يتحدث عن تاريخ الأسرة وشخصياتها، وعند ذكره لخليل بيك يحيل القارئ إلى يوميات شهر أيلول ، حيث يخصص يومياتــه ليومى ٣و٧ أيلول لوضعية الكورد ومتصرف ملاتيا البدرخاني، كما يتحدث في الصفحتين ١- ٢ من يومياته، التي تشمل الفترة من ١٤ حزيران إلى ٢٣ آب، عن لقائه بالقادة الكورد المتنفذين ومنهم أمين عالى بدرخان ومرافقة ولديه جلادت وكامران له في -ملاحظة حول عشيرة بايزيك الكوردية، ص ص: جولته هذه. وقد وجدنا من المفيد ترجمتها أيضا،

وألحقنا بها قائمة بالمصادر والمراجع حول الموضوع. وفيما يلي ترجمة الصفحات المتعلقة بالبدرخانيين من يومياته مع موضوع « الأسرة البدرخانية»:

# يوميات ١٤ حزيران إلى ٢٣ آب: بقلم : الميجر إدوارد وليم جارلس نويل

إن يومياتي الأخيرة أُخْتُتِمَتْ بتقرير عن زيارتي إلى ديار بكر للفترة من الرابع من شهر حزيران إلى الرابع عشر منه.

سرتُ من ديار بكر قاصداً حلب والتقيتُ بالكيرنل ولسن الذي كان قد وصلها جواً من بغداد يوم ٢٦ حزيران . وكان قد اقترح ، في ١٣ حزيران ، على حكومة صاحب الجلالة تأسيس دولة كوردستان مستقلة تحت رعايتنا، ولتشمل تقريباً ولايات وان، بتليس معه تقرر بأنه ينبغي عليَّ زيارة القسطنطينية لكي التقيي بأسرة بدرخان وأن أصطحب معي واحداً أو أكثر منهم بالإضافة إلى آخرين من الكورد المتنفذين، في مهمة إلى كوردستان هدفها الوقوف بوجه الدعاية الإسلامية الواسعة للأتراك وجهودهم لتحويل الكورد جميعاً ضدنا بترويعهم ببعبع الهيمنة الأرمنية عليهم مسنودة بالحراب البريطانية.

التقيت ، عند الوصول إلى القسطنطينية في ٣ تموز، بالقادة الكورد من ذوي الشأن، حيث كان أكثرهم أهمية الشيخ عبد القادر وأعضاء الأُسرة البدرخانية. وبعد محادثات عديدة أُقتُرِحَ وجوب تشكيل وفد من المندوبين لمرافقتي يتكون من إثنين من أبناء أمين عالي بدرخان، مع سيد معين صهر الشيخ عبد القادر وسيد إبراهيم من وجهاء درسيم. وكان هؤلاء

الأشخاص جميعاً، إلى حد ما، من ذوى الشأن الثانوي. ويكمن السبب وراء عدم تقدم الفاعلين الرئيسيين إلى الصفوف الأمامية [لرافقتي]، ألا وهما عبد القادر وأمين عالى أن الأول كان قد جرى تخويفه من قبل الأتراك بإمكانية توجيه تهمـة الخيانة العظمى له ، والأخير بسبب تجريده من ثروته كان يتحاشى كوردستان خجلاً بدون التمتع بالمنزلة الرفيعة والوضع المالي التي كانت تتطلبها تقاليد أسرته. لم أكن نادماً لأخسر عبد القادر، بالرغم من أنه ذو شخصية رقيقة، لكنه صدمني لتعصبه وتقوقعه. وباختصار شخص صعب الإرضاء للتعامل معه على المدى البعيد . ومن الناحية الأخرى كنتُ سوف أتمنى إصطحاب أمين عالى، وهو رجل متقدم في السن وذو حضور جذاب ومكانة مرموقة وشهرة عالية ويمتلك صفات القيادة ومن نوع الرجال الذين يتمكنون من النجاح نجاحاً باهراً في التأثير على الكورد ويلقون قبولاً جيداً مع رجال العشائر الكوردية. أما ولديه [جلادت وكامران] فكانا، بالأحرى، شخصين رقيقين ممتلئين ترعرعا وعاشا في القسطنطينية حيث كانا يتكسبان من عملهما في الصحافة. ومهما يكن الأمر، وعلى الرغم من حضورهما غير الجذَّاب كثيراً قررتُ إصطحابهما معى بسبب عواطفهما الشديدة الولاء للبريطانيين والهيبة التي لا يزال البدرخانيون يحتفظون بها في كوردستان دون أي شك. وليس من الضروري أن ننظر بعين الإعتبار لعضوي البعثة الآخُرَيْنِ لأنهما تراجعا عن الأمر الذي إعتبراه، بلا ريب، محفوفاً بالخطر جداً ومشروعاً يتطلب الجرأة ومُهلكاً. وقبل أن تُجـرى الانتخابات النيابية فعلاً، طلب أعضاء النادي الكوردي من المندوب

السامي [البريطاني] أن يلتمس من الحكومة التركية ضمانات الحماية وتأمين سلامة عوائل أولئك الذين عليهم مرافقتي. وقد أبلغوا بانه طالما إقتصرت نشاطاتهم بواجب إحلال السلام والوئام بين العشائر وليس تهييجهم ضد الحكومة التركية فأننا سوف نستخدم نفوذنا باتجاه تأمين سلامة عوائلهم في القسطنطينية.

في الثالث والعشرين من شهر تموز عُدتُ إلى حلب، ثم ذهبتُ جواً إلى بغداد، عائداً إلى حلب مرةً أُخرى في التاسع عشر من آب، وهو التاريخ الذي كان قد وصل فيه الأخوان بدرخان، جلادت عالي وكامران عالي، من القسطنطينية.

ولاستبدال عضوي البعثة الَلذَيْن كانا قد إنسحبا من السباق، إتخذتُ أكرم بيك عضواً معنا، وهو إبن جميل باشا من ديار بكر. وأكرم بيك شاب دمث الأخلاق وكان لبقاً في الحديث جاعلاً من نفسه شخصاً في وئام وتوافق مع الكورد<sup>(3)</sup>.

لقدد التقيت به لأول مرة في ديار بكر في شهر حزيران حيث وفد علي في زيارة قصيرة مرتدياً زيه القومي الكوردي وعبّر عن أفكاره وعواطفه القومية الكوردية صراحةً ، ورغبة الكورد الموجهة إلى بريطانيا العظمى لوضعهم تحت الانتداب. ومن جراء ذلك قرر الوالي إعتقاله، لكنه تمكن من الفرار إلى حلب. وفي طريقه عير جرابلس جرى التعرف عليه من قبل مترجم أرمني الذي إتهمه علناً باعتباره مساهماً في مذابح الأرمن، وترتب على ذلك أن يكون على قاب قوسين أو أدنى من نطاق الحبس في حلب، ولكن، لحسن الحظ، كان حاذقاً للتنويه باسمي فأرجئ إعتقاله إلى حين عودتى.

#### من يوميات ٣ ايلول [١٩١٩] ، ص : ١٧

ان متصرف [ملاتيا]، خليل بيك، أحد أفراد الأسرة البدرخانية هو عـم البدرخانييْن اللذيْن يرافقاني [جلادت وكامران]. وهو قومي كوردي يلتهب حماساً، وفي الواقع مؤسس النادي الكوردي والصحيفة الكوردية في القسطنطينية. كما انه شخص عالى الإدراك ومتحرر الفكر مع تعاطف ظاهر موال للبريطانيين . وهو يُذْكُرْ بالخير ويُمتَدحْ من قبل أل A.C.R.N.E [الهيئة الأميركية للإنقاذ في الشرق الأدنى] والأرمن الموجودين في ملاتيا الذين، على أي حال، يُضيفون قائلين بانه، بسبب كونه يقف بالضد من المحاباة التركية، لا يستطيع عمل الشيء الكثير من أجلهم بمواجهة العناصر التركية المتعصبة في المدينة. ويمكن للمرء أن يسأل نفسه، إلى حد معين، كيف تسنى لـه بوصفه كورديا ان يتم تعيينه متصرفا لسنجق ذو غالبية كوردية؟ وتفسير ذلك يكمن في حقيقة أن تعیینه قد تم بواسطة مصطفی عارف بیك، وزیر الداخلية، الذي كان لفترة طويلة صديقاً شخصياً للأسرة البدرخانية. وصحيح أن مصطفى عارف لم يَعُد في منصبه الآن، وأن خليل بيك يُنظر إليه من قبل الدوائر العليا بارتياب مع مشاعر شك كبيرة، مع ذلك فان الحكومة لم توطد العزم على التخلص منه، جزئيا بسبب التأثير الكبير له بين الكورد ، وأيضا لانه جعل المنطقة آمنة أكثر مما يستطيع عمله أي تركى آخر.

كان خليل بيك قد أخبر أعضاء أل A.C.R.N.E إلهيئة الأميركية للإنقاذ في الشرق الأدنى بأنه في حالة نشوب نزاع بين الأتراك والحلفاء فأن الكورد في سنجق ملاتيا سوف يثورون ويطردون الأتراك.

وكانـت هـذه المعلومة قد تـم توصيلهـا إلى المندوب دعايات البدرخانِيَيْن كما يراها الفيلق الثالث عشر». السامى الأميركي في القسطنطينية.

#### يوميات ٧ ايلول [١٩١٩]، ص ص : ٢٠ – ٢١

إن المتصرف خليل بيك، قد أراني البرقيات التالية التى جرى فك رموز شفرتها والتي تبودلت بين وزير الداخلية والوالى:

في ٦ أيلول أبرق وزيــر الداخلية إلى والى خربوت الحكومة التركية وكما يلى: وكما يلى . تبدأ [ البرقية] :

> «بالإشارة إلى برقية الميجر نويل إلى المندوب السامى، اننا ندرك بأن إعتقال البدرخانيَيْن سـوف تُتُرتب عليه عواقب مؤذية لتركيا، ومن الناحية الأُخرى ، وإستناداً إلى ما جاء في التقارير المرفوعة من الفيلق الثالث عشر فأنه من المتوقع أن تكون نتائج الدعاية القوميـة الكوردية التي يقومـان بتوجيهها أكثر جديـة وخطورة . أبرقوا لنـا وجهة نظركم». إنتهت [البرقية].

> أرسل الوالى برقية جوابية. تبدأ [البرقية]: « إنني أعترض على الإعتقال للأسباب التالية:

١-أكد لى الميجر نويل أنه سوف لن يوافق على أية محاولة لتقويض سلطة حكومتنا.

٢-إن الدعايــة التي يقودهــا البدرخانيان هنا لا تذهب إلى الحد الذي كانت تتضمنه جريدة «سَرْبَسْتى» ومنشورات النادي الكوردي في القسطنطينية ، اللذين كانا مســؤولان عنها والتى لم تكونوا قد تَدَخلْتُمْ أبداً لعرقلتها.

٣-مـن المحتمل أن يؤدي الاعتقال إلى إندلاع نيران الإحتجاج بين الكورد ولا نمتلك القوة للتعامل معها. ٤-اننى لا أتخذ وجهة النظر الخطيرة حول عواقب

إنتهت [البرقية].

وصل هذا اليوم، في زيارة تفتيشية، شخص باسم الميجر برونو، وهو ضابط فرنسي يعمل مفتشاً للجندرمة في ولايتي خربوت وسيواس. وهو يتحدث علانيــة لصالح مصطفى كمال ومؤيــداً له، وذلك ما يثير سخط الوالى كثيراً الذي أرسل برقية مشفرة إلى

«إن ضابطا فرنسيا، وهو مفتش جندرمة، وكان قد وصل هنا في طريقه من خربوت إلى سيواس يقاوم علانية إتخاذي إجراءاً [عسكرياً] مضاداً لمصطفى كمال. أما الميجر نويل فانه على العكس من ذلك يعمل لصالحنا بقوة.

«وإنما هذا يؤكد تقاريرنا بأن الفرنسيين يدعمون مصطفى كمال وموتمر سيواس بشكل سري».

بالإضافة إلى ذلك يدعى الوالى بأن جهاز اللاسلكى يُـدار حالياً مـن قبل رجال فرنسيين وأن الإهتياج الحالي في المدينة هو ، في معظمه، يعود إلى تشجيع برونو لجمعية الإتحاد والترقى.

في الأول مـن أيلول أبرق الوالي إلى المتصرف، خليل بيك [بدرخان] ، طالباً منه تجميع مائة فارس كوردي من عشيرة رشوان . فقرر خليل بيك، معتقداً أن الحاجة إليهم هي لضرب عشيرة كوردية أخرى، أن لا يصبح هذا العدد [من الكورد] جاهـزاً. ولكن، لمّا كان عليه التظاهر بأنه مهتم بالموافقة على تنفيذ أمر الوالي، فأنه أرسل الطلب إلى بدر آغا رئيس عشيرة رشوان. وكانت له، على أي حال، ترتيبات خاصة بينه وبين رؤساء العشائر الكوردية في الجوار المحيط به بأن الأوامر التي ربما يصدرها بصفته الرسمية لا ينبغي

الامتثال لها إذا جرى توقيعها بصورة متفق عليها سلفاً. لذلك قام بتوقيع الأمر الخاص بتجميع الفرسان الكورد بهذه الصورة ، وبالطبع لم يفعل بدر آغا شيئاً.

ولكن يتضح الآن من زيارة الوالي أنه يريد هؤلاء الفرسان للزحف لمواجهة المؤتمر الوطني في سيواس، السذي، كما يقول هو، كان أعلن نفسه منضماً إلى الاتحاديين ومستقلاً عن القسطنطينية. وإلى جانب ذلك فان الحكومة قد عينته قائداً لفيلق الجيش الثالث مع أوامر لجمع مثل هذه الميليشا المحلية حسب الإمكان والزحف إلى سيواس.

ان هذا أفرز، بالطبع ، تعقيداً مختلفاً تماماً حول القضية من وجهة نظر الكورد، فهم يجادلون أنه بتقديم العون للوالي سوف يقدمون خدمة إلى الحلفاء ويمهدون بتقدم قضية الكورد، وفي نفس الوقت يهيئون الأرضية للإمساك بزمام الحكم باسم الكورد لو قُدر للسلطة العثمانية أن تنهار وتصبح مختفية عن الأنظار. لذلك، وللإعتبارات المنوه عنها أعلاه، فان المتصرف يتخذ الآن الخطوات الضرورية لتحشيد ٥٠٠ رجل [من الفرسان الكورد] بدلاً من ١٠٠ رجل حسبما طُلب منه.

# الأُسرة البدرخانية، ص ص ٥٣ - ٥٥

تنحـدر الأسـرة بأصولها مـن أحد قـادة النبي محمد الأكثر شـهرة ، خالد بن الوليـد، ولهذا تُعرف أحياناً بالأُسـرة الخالدية (٥). فبعد سنتين من الهجرة، ترك عبد العزيز بن عمر، سـليل الأُسـرة الخالدية، الجزيرة العربية مهاجراً إلى كوردسـتان حيث أسـس مدينة جزيرة إبن عمر المسماة باسم والده تيمناً به. والأسرة الحاكمة التي أسسـها سميت باسمه، الآزيزية [ئازيزان]، دامـت حتى العام ١٨٤٧. وتمتعت الحكومة

الآزيزية بالاستقلال التام حتى عهد حكم السلطان سليم (١٥٦٦)، حيث أن الأمير الذي تولى الحُكم ، شاه على بيك، على الرغم من أنه كان يحافظ على قدر واف من الاستقلال الذاتي الداخلي، أقر بالسلطة التركية ووافق على أن يدفع مبلغاً من المال ضريبة سنوية. والفرمانات المتعلقة بهذا الاتفاق محفوظة في الأرشيفات الحكومية في القسطنطينية. وفي السنوات التالية قام أمراء جزيرة [ابن عمر] بثورات من حين إلى آخر، إلا أنهم، في أحيان أُخرى، نهضوا بأعباء القوات العسكرية للأتراك أثناء حروبهم. وفي عهد حكم السلطان سليمان القانوني قاد الأمير الكوردي رجاله حتى حدود آيينا.

في العام ١٨٣٩ جـرى تعيين الأمير الحاكم بدرخان قائداً فخريـاً في الجيش العثماني وشـارك في معركة نصيـب [نصيبين]، التي تكشـفت عـن هزيمة تامة للأتراك على أيدي إبراهيم باشا<sup>(۱)</sup> . سحب الأمير قواته العسـكرية إلى ديار بكر ، ومن هناك إلى جزيرة [إبن عمـر] حيث تقدم، مغتنماً فرصة إنتكاسـة الأتراك، لتوسـيع حدود [إمارته] لتشـمل هكاري، فأسْـتُقبل بالإجلال والتأييد والجهوزية للطوارئ.

نَبَهت هذه الأحداث الباب العالي إلى خطورة الوضع حيث تخوف من إحتمال وقوع أقاليم كوردستان المتبقية تحت حكم بدرخان ، فجرى تولية عمر باشا مارشالاً على جيوش الأناضول مع أوامر لتحشيد عدد كبير من الجنود والزحف لقتال الأمير الكوردي.

تَجَمَّعتْ القوات التركية في ديار بكر وسارت قدماً لقتال الكورد حيث كانت المعركة التي نجمت عن ذلك غير حاسمة، إلا أن بدرخان إضْطَرَّ للانسحاب إلى معقله في أوراك (ئـهاراك) حيث أُلقي القبض

عليه بعد مقاومة إستمرت عدة أشهر. عُدَّ بدرخان أسيراً وأُرْسل إلى القسطنطينية العام ١٨٤٧ وبقي فيها حوالي ستة أشهر قبل أن يتم نفيه إلى كريت [جزيرة يونانية]. وسُـمح له أن يأخذ معه مائتين من أتباعه وخدمه الشخصيين. وكان دوره فعّالاً بالأخص مع مجموعة الأنصار هـؤلاء في قمع الثورة اليونانية عام ١٨٥٦. وتقديـراً لفضله وخدمته هذه دُعي للعودة إلى القسطنطينية حيث أجيز له البقاء فيها.

في سنة ١٨٦٦ إنتقل إلى دمشق للاقامة فيها حتى وفاته في العام ١٨٧٠ في سن الخامسة والستين، فدُفن في قرية الصالحية الكوردية، على مبعدة ساعة واحدة من دمشق. ويقع ضريحه بالقرب من قبر [القائد] الأشهر بين الكورد صلاح الدين [الأيوبي].

أنجب بدرخان تسعين إبناً، وقد كانت هذه الأسرة الكثيرة العدد تُعد صنواً متماثلاً على الدوام بارتباطها بحركات التمرد المسلح على سلطة الحكومة العثمانية. وهناك فريق متخصص لمتابعة نشاطات البدرخانيين في دائرة الرسائل المشفرة السرية التركية. ولقد عانى جميع البدرخانيين، مهما كانت مديات مقدرتهم ونشاطاتهم، من النفى والسجن.

في عام ۱۸۸۰ استولى عثمان باشا على مدينة جزيرة [ابن عمر] واحتفظ بالسيطرة عليها لمدة ستة أشهر، فجرى استمالته للإستسلام بوعود معسولة للاعتراف الجزئي بسلطته، ومن ثم جرى حبسه مع عدد آخر من البدرخانيين.

في ١٩١٠ خاض حسين باشا وحسن بيك معركة الانتخابات بوصفهم نواباً [في مجلس المبعوثان] عن كوردستان. وبمجرد أن تم إنتخابهما أصدرت جمعية الإتحاد والترقى [الحاكمة] أوامر باعتقالهما، عندها

قاما بالفرار من هذا الخطر إلى الجبال حيث واصلا البقاء بشكل غير مستقر لمدة ستة أشهر، فألقي القبض على حسين باشا وأُعدم سراً . أما رفيقهما في عملية الفرار هذه، سليمان بيك، من الأسرة البدرخانية أيضاً ، فقد ظل خارجاً عن القانون [قانون الاتحاد والترقي] لثلاث سنوات، إلا أنه ألقي القبض عليه في نهاية الأمر في دير أويل نتيجة خيانة عبد الرحمن أغا من شيرناخ الذي كان باستمرار خصماً لدوداً للأسرة [البدرخانية].

في السنوات الأخيرة، ونتيجة حالة اليأس التي أصيبوا بها بسبب عدم قدرتهم أبداً لرمي سهم في سبيل حرية بلدهم دون مساندة من أحد، التجأوا إلى روسيا طلباً للعون ، والشخصان اللذان كانا متميزين بالأخص مع هذه الحركة هما كامل بيك وعبد الرزاق بيك، فجرى تعيينهما من قبل الروس واليَيْن على بتليس [بدليس] وأرضروم عام ١٩١٧. في عام ١٩١٨ ألقى الأتراك القبض على عبد الرزاق ودس له السم في الموصل. ولا يزال كامل، كما يُقال، في تفليس.

وتعويضاً عن الممتلكات الشخصية من أراض وأطيان وأغراض العائدة للبدرخانيين التي كانت الحكومة التركية قد صادرتها ، فأنها تَدفع لهذه الأسرة منحة شهرية تبلغ ٢٠٠ ليرة تركية.

وفيما يلي قائمة مختصرة للأعضاء الأكثر أهمية من الأسرة البدرخانية:

#### أبناء بدرخان على قيد الحياة الآن

أمين عالي بدرخان: العضو المثل للأسرة والشخصية البارزة فيها. رجل متقدم في السن، طويل القامة ذو لحية بيضاء وحضور جذّاب. يمتاز بقوة

الشخصية وتأثير عظيم في الكورد، وبشكل خاص أولئك الكورد في بوتان. وكان الأتراك يفكرون في تعيينه والياً على ديار بكر في ربيع العام ١٩١٩، لكن هذه الخطة قد إنتهت بالفشل حيث أُدْرِكَ بوضوح أن أمين عالي لا يمكن أبداً أن يتخلى عن أحلامه بالاستقلال الكوردي. وكان قد قام، طيلة حياته، بمحاولتين للإفلات من منفاه في القسطنطينية والتوجه إلى كوردستان إلا أنه أُعيد إلقاء القبض عليه، مرةً في طرابزون والمرة الثانية في بايزيد بعد مقاومة قصيرة لبعض الوقت.

طاهر بيك: يُقيم في قونيه حيث يمتلك خبرة جيدة بوصفه محامياً. إنه مهذب جداً ويتصرف طبق قواعد السلوك المرعية، لكن لا يبدو أنه يمتلك الكثير من قوة الشخصية أو السيطرة على الرجال.

ممد [محمد] علي بيك (ليس ذا شأن): عقيد متقاعد مقيم في القسطنطينية. قاد، في فترة ما، الجندرمة في بيروت.

حسن بيك: عضو المجلس البلدي في القسطنطينية. وتفيد الأخبار أنه كان أُنتُخب نائباً [في مجلس المبعوثان] عن كوردستان ١٩١٩). عام ١٩١٠عندما أصدرت جمعية الاتحاد والترقي أمر القبض عليه. وبعد ستة أشهر من الحياة غير المستقرة المحفوفة بالمخاطر في التلل أُلقي القبض ديديس إلاّ بالخير. عليه ورُمي في السجن حيث عومل بصورة سيئة. ٢-حكمت: يعمل ونتيجة لهذه المعاملة التي تلقاها، فانه الآن، كما يُقال، ٣-جلادت عالي أصمّ بعض الشيء وبه لوثة.

مراد بيك (ليس ذا شأن) : عضو المجلس البلدي في القسطنطينية .

خليل بيك: رجل متقدم في السن، مهذب ويتصف بروح الدعابة العالية مع رصيد عالٍ من الإدراك والشعور بالمسؤولية . يتعامل مع رجال العشائر

الكورد بطريقة لبقة ومناسبة لمقتضى الحال. وتكمن نقاط ضعفه في كونه لا ينظر للأمور نظرة واقعية أو بدقة، ويفتقر إلى الصلابة إلى حدٍ ما. (راجع يوميات الميجر نويل لشهر أيلول ١٩١٩) [يومي و و٧ أيلول].

عبد الرحمن بيك: أقام في سويسرا لمدة ١٥ سنة حيث تزوج هناك من فتاة سويسرية. يُقال أنه شخص راجح الرأي إلى درجة كبيرة وذو آراء عصرية وأفكار تقدمية . كان يشغل وظيفة متصرف آيدين في أثناء الشاكل التركية اليونانية حيث كان قد تصرف ، كما يُقال، بطريقة ملائمة وبعقلانية.

زبير بيك: ملاك في دمشق. ليس شخصاً مهماً. يقال أنه أحدب.

كامــل بيك: إنضــم إلى الــروس في وقــت مبكر ليقاسمهم السراء والضرّاء ونصَّبوه والياً على أرضروم عام ١٩١٧، ويقال أنه خدم في الجيش الروسي كضابط. وتفيــد الأخبار أنه موجــود الآن في تفليــس (أيلول ١٩١٩).

#### أبناء أمين عالى بدرخان هم:

۱- ثريا: صحفي في مصر. لا يذكره الجنرال ديديس إلا بالخبر.

٢-حكمت: يعمل مديراً في ولاية قونيه.

٣-جلادت عالي (٢٥ عاماً): مساعد رئيس تحرير صحيفة سَرْبَسْتي التي تصدر في القسطنطينية وكانت قد إتخذت على الدوام موقفاً صريحاً منحازاً للإن اليز. وهـو يعانـي من الآثار التـي لا مناص منهـا نتيجة ترعرعه وإقامته الطويلة وتدربه في القسـطنطينية، لكنه يُنْتَظَرْ أن يكون، لخصاله الميزة ، رجل المستقبل البارع.

3-كامران عالي (٢٤ عاماً): معام في القسطنطينية. بالكاد يعرف الكرمانجية [اللغة الكوردية]. شخص مدرك وهادئ. لم يكن، حتى الآن، قد برز إلى الصفوف الأمامية.

٥-توفيق: يدرس علم الغابات في ميونيخ.
 ٢-صفدر : يقيم مع والده في القسطنطينية.

أولاد طاهر بيك هم:

فريد بيك: مدير التعليم العام في إيسميت (Ismidt).

#### أولاد خليل بيك هم:

فايز بيك: قائممقام سابق.

آصف بيك: أُستاذ اللغة الفرنسية في المدرسة الثانوية الفرنسية الحكومية (الليسيه) في القسطنطينية.

أما الأعضاء البارزون من الفروع الأُخرى للأُسرة البدرخانية فهم:

حسين حسني باشا (٦٠سنة): عضو مجلس الدولة. كان قد أشغل وظيفة متصرف لعدة سناجق.

حسين عوني: رجل طويل القامة، نحيف الجسم، لاحد الإطلاع عليه. ويضع نظارات طبية. أستاذ القانون في المدرسة (٣) يضع أولسن العسكرية في القسطنطينية. يُعطي الانطباع بكونه بأنها رسالة عن إسار حبلاً حريصاً ودقيقاً إلاّ أنه لا يتمتع بقوة شخصية بين الكورد. عالية.

عبد القادر: شقيق حسين عوني. ضابط برتبة ميجر في [صنف] المشاة.

الكيرنـل [العقيـد] بدرخان بيك: شـقيق عبد الرزاق الذي قُتل بدس السـم لـه من قبل الأتراك في الموصل عام ١٩١٨. كان قد ربط مصيره مع الأتراك ولا يؤيد الحركة الكوردية.

#### الهوامش:

(۱) تضم ملفات وزارة الهند البريطانية في لندن المريطانية في لندن المروقة بحجم الفولسكاب ليوميات الميجر نويل من آذار ۱۹۱۹ إلى نيسان ۱۹۲۰، ومن ضمنها يومياته المطبوعة في البصرة التي نحن بصددها. وتوجد نسخة من هذه اليوميات [الأخيرة] في مكتبة المتحف العراقي- مجموعة عباس العزاوي.

(۲) كتب نويل تقريره عن الوضعية الكوردية نتيجة جولاته وإتصالاته في كوردستان. ويشير دليل ملفات وزارة الهند، حيث توجد نسخة منه، أنه كتب في شهر تموز ۱۹۱۹. أما دليل مجموعة إدموندز، المعفوظة في مركز الشرق الأوسط بكلية سانت أنتوني— أوكسفورد، فيذكر أنه طبع في بغداد بمطبعة الحكومة عام ۱۹۱۹. إلا أن الباحث الأميركي الدكتور روبرت أولسن يذكر في مقال له أن التقرير مطبوع سنة ۱۹۲۰. وقد علمت عام ۱۹۷۳، وأنا في الموصل، أن موجود في المكتبة العامة في حقل المنوعات ولا يُسمح موجود في المكتبة العامة في حقل المنوعات ولا يُسمح لاحد الاطلاع عليه.

(٣) يضع أولسن سنة ١٩٢٠ تاريخاً لطبعها؛ ويصفها بأنها رسالة عن إستطلاعاته وأعماله الإستخباراتية بين الكورد.

(٤) أكرم بيك جميل باشا من مواليد دياربكر. أنهى دراسته الثانوية في استانبول وسافر إلى سويسرا ليدرس الهندسة المعمارية، لكنه لم ينه دراسته، بل أنهاها عبر المراسلة وهو في دمشق. ترأس عام ١٩٢٢ فرع جمعية آزادي. حُكِمَ عليه بعد ثورة شيخ سعيد ايران بالسجن ثلاث سنوات ونصف. تزوج وهو في الإسكندرونة من فتاة الركسية تعود أصولها إلى

قفقاسيا. في عام ١٩٦٢ رافق الصحفي الأميركي دانا آدمز شمدت سـراً إلى مناطق الثورة الكوردية المحررة حيث قام بدور المترجم له باســم جومرد، ثم تكررت زياراته إلى كوردســتان للالتقاء بالقــادة الكورد. وهو شــقيق قدري جميل باشا الذي نشــر مذكراته باسم زنار سلواي. كانت علاقة عائلة جميل باشا حميمة المعركة الفاصلة (حزيران ١٨٣٩). كان يعرف الفارسية ومستقرة مع البدرخانيين وعملوا معا من أجل قضية والعربية والتركية. واحدة.

> (٥) هناك رؤساء وزعماء كورد غير قليلين كانوا يدّعون الانتساب إلى أسرة النبي محمد أو أحد الأئمة أو الصحابة الى وقت قريب جداً. الواقع ليس هناك دليـل تاريخي أو قرائن ماديـة تؤيد ذلك، بل يتعلق الأمر بالوجاهة ودغدغة مشاعر عناصر المجتمع الذي كان أمياً بشكل عام. وجاء في كتاب «نسب قريش» للزبيري (المتوفى سنة ٢٣٦هـ) «وقد إنقرض ولد خالد بن الوليد؛ فلم يبق منهم أحد» — ص٣٢٨. أما إبن حزم الأندلسي (المتوفى سنة ٤٥٦هـ) فيقول في «جمهرة أنساب العرب» ما يلى: «وكثر ولــد خالد بن الوليد حتى بلغوا نحو أربعين رجلاً وكانوا كلهم بالشام، ثم إنقرضوا كلهم في طاعون وقع فلم يبق لأحد منهم عقب» — ص١٤٨. وهكذا فقد تبين أن عقب خالد بن الوليد قد إنقطع ولا تصح نسبة أي من الناس إليهم ، فليس الأمر إلا بدعة. (أقدم الشكر للمثقف والباحث الكوردي البارز الأستاذ صباح محمد على كاظم الذي نبهني ودلني على الكتابين أعلاه).

(٦) إبراهيم باشا (١٧٨٩-١٨٤٧م) بن محمد على باشا والى مصر بعد أبيه، وكان ساعده القوي، باسلا مقدامًا لا يتهيب الموت. عينه والده قائداً للحملة المصرية ضد الوهابيين (١٨١٦-١٨١٩م) فأخمد ثورتهم

وقضى على حكمهم وأســر أميرهــم. وبأمر من والده قاد جيشاً مصرياً قوياً طمعاً في ممتلكات العثمانيين ففتح فلسطين والشام وعبر جبال توروس حتى وصل إلى كوتاهيــه (١٨٣٢-١٨٣٢) وحينما تجدد القتال بين المصريين والأتراك انتصر إبراهيم باشا في هذه

#### الملحق:

بعد إتمام ترجمة ما كتبه الميجر نويل نقدم قائمة بالمؤلفات المتعلقة بالموضوع إرادة الفائدة للقارئ المستفيد.

١- د. إبراهيم الداقوقي.

أكراد تركيا. دمشق، دار المدى للثقافة والنشر، ۲۰۰۳، ٤٩٤ ص.

٢- أبو شوقي.

لمحات من تاريخ الانتفاضات والثورات الكردية. بيروت، رابطة كاوا للمثقفين اليساريين الاكراد، ١٩٧٨، ۱۸۲ص.

٣- د. أحمد عثمان أبو بكر.

كردســـتان في عهد الســلام «بعد الحــرب العالمية الأولى». بيروت أربيل، رابطة كاوا للثقافة الكردية، ۲۰۰۲، ۲۲۱ص.

٤- سيسل جون إدموندز.

كرد وترك وعرب؛ سياســة ورحلات وبحوث عن الشمال الشرقي من العراق ١٩١٩-١٩٢٥؛ ترجمة جرجيس فتح الله. بغداد، منشورات شركة دار العروبة العالمية، ۱۹۷۱، ۳۹۲ص.

٥- جليلي جليل.

إنتفاضة الأكراد عام ١٨٨٠؛ ترجمة سيامند سيرتي. بيروت، رابطة كاوا للمثقفين اليساريين الأكراد، ١٩٧٩، ١٢٨ ص، (سلسلة الثقافة الكردية التقدمية-٧).

٦- جليلي جليل.

من تاريخ الإمارات [الكردية] في الإمبراطورية العثمانية في النصف الأول من القرن التاسع عشر؛ ترجمة د. محمد عبدو النجاري، دمشق، الأهالي للطباعة والنشر، ١٩٨٧، ١٩٠٥ص.

٧- جليلي جليل.

نهضة الاكراد الثقافية والقومية في نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين؛ نقله عن الروسية بافي نازي، د. ولاتو وكدر، بيروت، رابطة كاوا للثقافة الكردية، ١٩٨٦، ٢٢٨ ص، (سلسلة المكتبة التقدمية الكردية-٩).

٨- ديميد مكدول.

تاريخ الاكسراد الحديث؛ ترجمسة راج آل محمد. بيروت، دار الفارابي، ٢٠٠٤، ٧٣٣ ص.

٩- روشن بدرخان.

ذكرى الأمير جلادت بدرخان الثانية (١٨٩٧-١٩٥١). [بيروت، ١٩٥٣]، ٣٦ص.

١٠- روهات آلاكوم.

خويبون وشورة آكري؛ ترجمة رابطة كاوا، مراجعة شكور مصطفى. بيروت – أربيل، رابطة كاوا للثقافة الكردية، ٢٠٠١، ٢٠٠٠ ص.

١١- زنار سلواي [قدري جميل باشا].

في سبيل كردستان (مذكرات)؛ ترجمة ر. علي. بيروت، رابطة كاوا للثقافة الكردية، ١٩٨٧، ٣٣٦ ص، (سلسلة المكتبة التقدمية الكردية -١٢).

١٢-سليمان أبو عز الدين.

إبراهيم باشا في سوريا. بيروت، المطبعة العلمية ليوسف صادر، ١٩٢٩، ٣٤٤ ص.

١٣- صالح بدرخان.

مذكراتي؛ ترجمة روشن بدرخان، دمشق، الناشر دولار زنكي، (مطبعة الجاحظ)، ۱۹۹۱، ۱۹۹۳.

۱۶- د. صلاح محمد سليم هروري.

الأُسرة البدرخانية؛ نشاطها السياسي والثقافي 190- 1900. دهوك، دار سبيرز للطباعة والنشر، ٢٠٠٤،

۲۳٦ ص.

١٥-صلاح محمد سليم هروري.

إمارة بوتان في عهد الأمير بدرخان ١٨٢١-١٨٤٨؛ دراسة تاريخية سياسية. أربيل، مؤسسة موكرياني للطباعة والنشر، ٢٠٠٠ ، ١٧٢ ص.

١٦- د. عثمان على.

دراسات في الحركة الكوردية المعاصرة ١٩٤٦-١٩٤٦؛ دراسة تأريخية وثائقية. أربيل، مكتب التفسير، ٢٠٠٣. ٨١٣ ص.

١٧- على صالح ميراني.

الحركة القومية الكوردية في كوردســـتان— سوريا ،١٩٤٢-١٩٤٦ دهوك. دار ســبيرز للطباعة والنشر، ٢٠٠٤،

٣١١ص.

۱۸- مالميسان [محمد طيفون].

البدرخانيون في جزيرة بوطان ووثائق جميعة إتحاد العائلة البدرخانية؛ ترجمة أولبهار بدرخان ودلاور الزندي؛ مراجعة وتقديم نذير جزماتي. بيروت، مطبعة أميرال، ١٩٩٨، ٢٥٠٠ص.

-نشرت وزارة الثقافة في إقليم كوردستان ترجمة شكور مصطفى لهذا الكتاب بعنوان «بدرخانيو جزيرة بوتان ومحاضر اجتماعات الجمعية العائلية

دائرة الحاكم المدني العام. قوات حملة ميسوبوتاميا. خلاصة الاوضاع في جنوبي كوردستان أثناء الحرب العظمى.

الفصل الخامس بعنـوان: «مهمة الميجر نويل إلى السليمانية وجنوبي كوردستان.

24- W.R. HAY.

Two Years in Kurdistan; Experiences of a political Officer 1918-1920. London, Sidgwick & Jackson, 1921. 383p.

سنتان في كوردستان؛ تجارب ضابط سياسي ١٩١٨-١٩٢٠.لندن ، ١٩٢١. ٣٨٣ ص.

25-Edward William Charles NOEL.

Diary of Major E.M [Sic] Noel on Special duty in Kurdistan from June 14<sup>th</sup> to September 21<sup>st</sup> 1919. Basrah, Government Press, [1919] 76 p.

يوميات الميجر إي . إم . [كذا] نويل في مهمة خاصة في كوردستان للفترة من ١٤ حزيران إلى ٢١ أيلول ١٩١٩ . البصرة ، مطبعة الحكومة [١٩١٩] . ٧٦ص.

-توجـد تقارير الميجر نويل حول مهمته الخاصة في كوردسـتان للفترة من آذار ۱۹۱۹ إلى نيسـان ۱۹۲۰ في ملفـات وزارة الهند تحت رقـم ۱۹۱۲/۱۵۱۲ وتقع في ۱۹۳ ورقة من حجم الفولسكاب.

26- Major E. W. C. NOEL

Note on the Kurdish Situation . Baghdad , Government Press, 1919.  $20\ p.$ 

ملاحظات حول الوضعية الكردية. بغداد ، مطبعة الحكومة، ١٩١٩ [١٩٢٠؟]. ٢٠ ص.

27- Robert Olson.

البدرخانية» عام ۱۹۹۸ وب ۳۱٦ صفحة.

١٩- منصور شليطا ويوسف ملك.

ذكرى الأمير جلادت بدرخان (١٨٩٧-١٩٥١). [بيروت، ١٩٥٢]. ٣٠ ص.

20- Dr. M. Nuri Dersimi.

Kürdistan Tarihinde Dersim. Halep, Ani Matbaasi, 1952. 342 S.

د. محمد نوري درسيمي. درسيم في تاريخ كوردستان، حلب، ١٩٥٢. ٣٤٢ص.

21- Capt. Godfrey Rolles Driver.

Kurdistan and the Kurds . Mount Carmel , Palestine . Printed by the G.S.I . [ c 1919] 144 p.

الكابتن جودفري رولز دراي. كوردستان والكورد. جبل الكرمل، فلسطين [حوالي ١٩١٩]. ١٤٤ص. طبعته شعبة الاستخبارات في هيئة أركان الحرب في فلسطين.

22- Great Britain . Foreign Office .

Armenia and Kurdistan . London , Prepared under the direction of the Historical Section of the Foreign Office , No.91, 1919 . iv +85 p . map, Confidential.

أرمينيا وكوردســتان. لندن، أُعِدَّ بإشــراف القسم التاريخــي لوزارة الخارجية، رقــم ٩١، ١٩١٩ ٤ + ٨٥ ص. سري.

23-Great Britain .Office of Civil Commissioner , MES . EX . FORCE.

Precis of Affairs in Southern Kurdistan during the Great War. Baghdad, Government Press, 1919. 20 p. ١٩١٥ في كتيب مستقل، كما نُشر ثانية كملحق لكتاب مارك سابكس نفسه المعنون «تراث الخليفة الأخير» المطبوع في لندن عام ١٩١٥.

- ترجمه إلى العربية الدكتور هه وراز سوار علي [اســم مستعار] ونشــره في دهوك عام ٢٠٠٢. وأعادت دار الزمان بدمشــق نشره هذه السنة (٢٠٠٧) ووضعت اسم الدكتور خليل علي مراد بوصفه مترجم الكتاب، إلا أنها حذفت منه الاهداء الواقــع في صفحتين، كما أســقطت مقاطع من مقدمة الدكتور عبد الفتاح على بوتانــي وكذلك بعض هوامشــه، والجدول الموجود في نهاية طبعة دهوك.

#### 30- Arnold WILSON.

Loyalties Mesopotamia ; Vol.II , 1917-1920 , A Personal and Historical Record ,  $3^{\rm rd}$  ed. London , Oxford University press, 1936. 420 p.

ترجم جعفر الخياط أقسام من الفصل المتعلق بكوردستان مع أربعة فصول أخرى عن ثورة العشرين ونشرها بعنوان «الثورة العراقية» ؛ بيروت، مطبعة دار الكتب، ١٩٧١، ص ٢٤٦.

«The Second Time around: British Policy toward the Kurds (1921-1922); in Die welt des Islams, New Ser., Bd. 27, Nr. 1/3, 1987, pp. 91-92.

28- Peter Sluglett.

Britain in Iraq 1914-1932 . London , Ithaca Press, 1976. 360 p.

ترسل ليت . بريطانيا في العراق . لندن ، ١٩٧٦ ، ٣٦٠ ص.

29- Lt. Col. Mark Sykes.

«The Kurdish Tribes of the Ottoman Empire», in Journal of the Royal Anthropological Institute, Vol.38, July-Dec. 1908. pp. 452-486.

المقدم مارك سايكس. «القبائل الكوردية في الإمبراطورية العثمانية»؛ في مجلة المعهد الملكي الأنثروبولوجي، المجلد ٣٨، تموز – كانون الأول ١٩٠٨، ص ص: ٤٥٢ – ٤٨٦.

- أعادت وزارة الحربية البريطانية طبعه سنة

## اصول اسماء المدن والمواقع الكردستانية

جمال بابان

#### مقدمة قصيرة:

عندما قدمت الجزء الاول من كتابي الموسوم في وقته، في حلقة اخرى باذن الله. (اصول اسماء المدن والمواقع العراقية) عام ١٩٨٨ الى رقابة المطبوعات في بغداد للموافقة على طبعه. اعيد لى بالموافقة باستثناء اسماء كل من (مخمور، تلعفر، جمجمال، حلبجة.. وبعض الأماكن الاخرى. حيث لم تتم موافقة الرقابة على ادراجها ضمن الكتاب لاسباب معلومة لانها اسماء مدن ومواقع كردية.

لذا أرتئيت من المناسب نشر المعلومات الخاصة باصول اسماء تلك المدن الكردستانية مع اضافة اصول اسماء بعض المواقع والقرى الكائنة في اربيل استنادا ملاحظاتي واضافاتي الضرورية. على مصادر ظهرت في الفترة الاخيرة. وسوف انشر

اصول اسماء الاماكن والمواقع الباقية التي منع نشرها

اربيل: شرحت في الجزء الاول من الكتاب (ص١٥-٢٠) اصل اسم اربيل ومحلاتها ومواقعها (قلعة اربيل/ قةلاً، محلة المتكية، مجلة السراي، الطوبخانه في (القلعة) مع محلة ازادي، سيطاقان، طيراوا- تةيراوا. فلا ارانى بحاجة الى اعادتها هنا.

لذا انقل توابع منطقة اربيل نقلا من كتاب (میْژووی دهشتی ههولیّر- تاریخ اطراف اربیل-المجلد الاول ٢٠٠٤ للاستاذ عباس سليمان اسماعيل مع

باقرت: اسم قرية هي مركز لناحية (قراج) في

قضاء مخمور: يتكون الاسم من مقطعين (با-بيت-بيث- قرية) و (قرت- قرد- كورد) تسمية ارامية تفيد مخيم الكرد.

ويقول مؤلف الكتاب: المسيحيون من الكرد يسمون المسلمين من الكرد حتى في ايامنا هذه (قوردابي).

بحركة: قرية او قصبة قرب اربيل تسكنها عشيرة ديبطة في الوقت الحاض (گهردی) اصلا. عمر هذه القرية اصلا رجل اسمه اللهم الا اذا كانت كذلك (عباس) وكانت مياه عين بحركة تفيض في بعض شمامك: منطقة في السنوات بحيث تغمر مساحات من الاراضي لذا سميت وفي تفسير الاسم يقال: تصغيرا (بحروكة- بحيرة- بحركة).

بنه سلاوه: قرية قرب اربيل. كان سكانها اصلا من المسلمين والمسيحيين الذين تركوا القرية فيما بعد. فبقى فيها المسلمين . كانت فيها كنيسة بالاضافة الى جامع للمسلمين ويظهر ان اسم القرية مشتق من اسم رجل مسيحي اسمه (بني صليوه) الذي لايستبعد ان يكون هو القائم بانشاء القرية.

چفهمیره: قریة تابعة لناحیة كندیناوه. وكانت ملكا لآغاوات الذربیة. تسمیة تركیة تعني (ضوغ میر- الامراء) ثم حور بمرور الایام الی ضغة میرة ثم عدل الاسلام رسما الی (تل المسیرة).

حمرين: سلسلة جبلية أو سلسلة تلال جرداء وكانت تسمى سابقا (كاردا) ويعتبر الحد الفاصل بين كردستان العراق عن بقية انحاء العراق. واسمها جاء من احمرار التراب الذي يغطى بعض انحاء الجبل.

بهذه المناسبة نقول: ان الكاتب او الشاعر الكردي المعروف المرحوم (محمد علي الكردي) دفن بناء على وصيته على احدى قمم جبال حمرين المسماة (قمة قشقة) قائلا: عندما التفت يمينا اشاهد كردستان وشمالا اشاهد عربستان، عندئذ. امان قرير لعين.

ديبةطة: مركز ناحية كنديناوه في فضاء مخمور والكائن على طريق السيارات بين اربيل- مخمور.

يقال ان اصل الاسم هو (ديّى بگ- قرية البيك او الاغا) وهو تفسير سطحي. كما يقال الاسم اصلا هو (ديب+ گه) ويعني القرية الكائنة على النهر، الا ان ديبطة في الوقت الحاضر هي ابعد ماتكون عن النهر، اللهم الا اذا كانت كذلك في العصور السحيقة.

شمامك: منطقة في ناحية الطوير قضاء مخمور. وفي تفسير الاسم يقال:

۱-(شمام) الحسناء التي تزوجت من احد الدراويش الذي كان مالكا للمنطقة ومن شدة حبه له اوشغفه بهها سمى المنطقة بأسمها.

٢-الاسم في الاصل (شاه مولك) اي املاك الشاه او السلطان و بلغة العصر (الاراضي الاميرية).

٣-(شامهمك) اي المرأة ذات الثديين الكبيرتين
 (الكاعب/ بحيث تعتبر اميرة الثدي. وهذا تفسير
 الكاكائية ولايخفى ان هذا تفسير سطحى ليس الا.

شناغة: تقع عبى نهر الزاب الصغير قرب مدينة (دوبز) والاسم حسب قول مؤلف الكتاب ينسب الى صانعي (شهن- المذرف) حيث يقدمونه الى رئيس او مالك القرية (شهن بوّ ئاغا) ثم حور الى (شناغة) هذا تأويل ضعيف.

شيروان مازن: تسكنها عشيرة (شيروان) وكان مالك القرية في الاصل هو حسين بط رئيس شيروانه. وبما ان افراد العشيرة في المنطقة انتخبوا حسين بط واعتبروه رئيسهم و كبيرهم لذا سميت القرية باسمه (شيروان- مه زن) اي شيروان العظيم.

شيوه سوور: الوادي الاحمر. وفي الواقع هناك وادي من الزاب الاحمر (يكتسب هذا اللون بسبب احتوائه على الحرير). ويقول مؤلف الكتاب ان معركة كبيرة دارت بين (الذرئين) بقيادة (حبيب اغا) الذي استشهد فيها وبين عشيرة هماوند و انتهت الحرب بانهزام الاخيرة.

عاللا (عولا گوجيلان): قرية في ناحية كنديناوه، كانت ملكا لاغاوات الذرةئية واصل الاسم هو (عبدالله) الذي كان يملك عودا كبيرا من الجرو (طوجيل او گوجيلان). وهذا تفسير ضعيف لذا يقتضي الاعتماد على اصل الاسم (عبدالله) الذي صحف الى عاللا.

**عوينة:** من قرى منطقة شمامك والاسم من (عين) الماء (كانى). ويقول مؤلف الكتاب لايستبعد ان يكون الاسم من (حاوي) الذي يطلق على الاماكن المنخفضة قرب الانهار حيث تسيل مياهها. ومما يجدر بالذكر وجود نفس الاسم (بغداد) التي هي محلة من محلات الجانب الشرقى في بغداد (الرصافة) وحسب تفسير الاستاذ فخري الزبيدي في كتابه (بغداد): (قيل لها العوينة لان فيها ارض منخفضة يخرج منها الماء كالعيون الا انها جارية وكانت تسمى (الريان) يعنى المرتوي.

قازيخانه: قام باعادة انشاء القرية من جديد مواطن اسمه (فقى ملكى) وكانت القرية تسمى (قساوات) وبعد الحرب العالمية الاولى وصلت حدود القرية الى مكانها الحالي، حيث تسكنها جماعة ومن ضمنهم (قاضي) فحور الاسم الى (قازيخانه- دار القاضى). اما (القساوات) فلا يستبعد ان تكون جاءت العثمانيين بسبب حادثة مؤلمة وقعت قرب القرية.

فتوى: يقول المؤلف لان الاسم ينسب الى (قهتي)

ويرتوون من ماء جدول القرية. ويضيف المؤلف الا ان كتاب (الرؤساء) قبل (١١٠٠) عام يشير الى اسم قرية في هذه المنطقة باسم (قطوى) وهو اسم ارامي دون ان يفسر المعنى.

قراج: سهل مترامي الاطراف في قضاء مخمور الذي اشتهر بقوته الانباتية للمزروعات الشتوية في السنوات التي تهطل فيها الامطار بغزارة. ومعنى الاسم حسب قول مؤلف الكتاب ان لم يأت من (قره-الاسود) التركية، فانه جاء من نبات (قهرهقاچ) الذي ينبت بكثرة في هذه المنطقة.

وفي رأي اخر اورده المؤلف، يقصد منه في لهجة شنكار - سنجار (زورك) ولم يفسر معناه. ورأي ثالث قراج من قرةج- الغجر واذا نظرنا بعين الفاحص الى هذه الاراء، نجد ان كلها سطحية الا( نبات قرمقاچ) حيث لها وجود في المنطقة.

ويقول المرحوم (غالب الطالباني) ان اسم قراج مشتق من (قره اچو خلق) التركمانية ومعناه (المنبسطة السوداء) او (ارض السواد) وهو يفسره اسوة بجبل (قره حوغ) الذي يفصل سهل كنديناوه عن مخمور و لأن لون الاراضى في هذه المنطقة يميل الى السواد لتوفر المواد الكيمياوية الطبيعة فيها مما ادت الى قوة ابناتها وزيادة انتاجها. راجع اصول اسماء المدن والمواقع العراقية- ج الاول. ص ٢٢٤ لمؤلفه جمال بابان.

قرهجوخ: سلسلة جبلية جرداء. تفصل بين سهلي نتيجة القساوة البالغة التي سلكتها (ضبطية -شرطة) كنديناوه وقراج في قضاء مخمور. و ربما يكون الاسم تركى من بقايا عهد العثمانيين. اذ ان (قره- اسود) و (چوخ- کثیر- شدید) ای شدید السواد وذلك لكون وهو طير كسول هادئ الطبع ينتشر في اطراف اربيل الجبل جرداء. فتحول لون صخوره الى اسود داكن، في الوقت الذي كان هذا الجبل في السابق كثير الاشجار من مقطعين (كَ والغابات مثل جبل (سفين) في شقلاوه وكان فيه او الماء المعدني. عيون للماء بالاضافة الى وجود عدد من الكهوف. كنديناوه:

قره چناغه: قرية تابعة الى ناحية قوشته به في اربيل وهي تسمية تركية عثمانية تعني (الفؤ الاسود). سكنها على مر العصور عشائر الرعاوند وساريي والروذبيانية. قوشته په: اسم ناحية تابعة الى قضاء مركز اربيل. مركزها نفس القرية. والاسم اصطلاح تركي معناه (تل الطيور).

يسميها الرحالة (نيبور) (قوشته په) وقرية (قوشته تپه) تسمى خان عادلة ايضا وهي عادلة خاتون بنت الوالي احمد باشا وهي التي سميي جامعين في بغداد باسمها. وكانت رحلة نيبور في هذه الانحاء سنة ١٧٦٦. (راجع ص ٣٤٣. ج الاول من كتاب (اصول اسماء المدن والمواقع العراقية) جمال بابان.

كاريتان: قرية في ناحية كنديناوه. سميت باسم (مامك وهذا اسم ه الاشجار او الاخشاب التي صعنت منها سقوف المساكن بتشييد مسكنه ابن ومفردها (كاريته- خشبة- (عامة) وكانت في القرية گرمامك اختصارا. فيما مضى عيون للمياه تنبت هذه الاشجار.

كشاف: يقول مؤلف الكتاب ان الاسم قريب من (موشاف) العبري الذي يفيد (الجمع الزراعي) الا انه يشير في نفس الوقت الى مجلة (مروّقايهتى ص١٨) بانه في زمن السلطان سليمان لقانوني كانت ولاية الموصل وبموجب سندات الطابع مقسمة الى خمس سناجق هي (اسكى موصل، تكريت، زاخو، عانه وكشاف).

هناك قريتان باسم كشاف (كشاف سهرو- الاعلى) و (كشاف خوارو- السفلى) وهناك ادلة تثبت ان تاريخ القرية يعود الى زمن الامويين.

اما حول معنى (كشاف) فيقول المؤلف ان يتكون

من مقطعين (كوّ+ شاف) او (كوّش+ ئاڤ) مجمع المياه او الماء المعدني.

كنديناوه: اسم ناحية تابعة الى قضاء مخمور في محافظة اربيل مركزها (ديبگه). يقع سهل كنديناوه بين سلسلتي (جبال قهرهچوخ) وسلسلة تلال (زورگهزراو). يبلغ طول هذا الوادي الكائن بين السلسلتين (٥٠) كيلومترا وعرضه (٢٣) كيلومتر.

اصل الاسم (كند يعني وادي) و (ئاوه يعني معمورة) ومجمل المعنى (معمورة الوادي).

گرمامك: قرية تقع على نهر الزاب الكبير (زيّى بههدينان). تقع ابنية القرية على جانبي وادي (بستورة). فقام رهط من موظفي دائرة الاثار العراقية في وقته بالتنقيب في گرمامك فعثروا على اثار عديدة يرجع عهدها الى ماقبل الميلاد.

گرمامك يتكون من مقطعين: (گر- گرد-تل) و (مامك وهذا اسم مختار او رئيس القرية) الذي قام بتشييد مسكنه ابتداء فوق التل لذا سميت بقرية گرمامك اختصارا.

كسنران: قرية تقع شرق مدين اربيل. على طريق السيارات بين اربيل- كوسنجق. كان بعض اراضي القرية عائد الى اغاوات الدزئية والبعض الاخر الى مواطن من سكان قلعة اربيل.

اما الاسم فله تفسيران: الاول: ان عيون القرية للمياه الفائضة كانت مجهولة المصدر، فلم يعلم احد من اين تأتى او تفيض المياه.

والثاني: هو ان الماديين قرب القرية لم يصلوا الى معرفة هوية سكان القرية بل بقوا مجهولين لديهم لذا سميت كسنزان- مجهولو الهوية).

كوير: اسم ناحية في قضاء مخمور مركزها نفس

القرية.

يقول مؤلف الكتاب ان اسم محرف من (القير) ويمكن تفسير ذلك كالآتي: (قير- گير باللغة العامية العربية – طوير تصغير للطير). وانا اعتقد ان هذا التفسير هو تفسير سطحي.

كيله شين: قرية تعود الى قضاء مخمور (بالرغم من وجود اماكن عديدة في انحاء كردستان بهذا الاسم). يقول مكلف الكتاب: يقال ان هناك شاهد كبير لضريح ينسب الى احد اصحاب النبي ويضيف ان (شين) يرد هنا بمعنى كبير مثل (شينه بهردالصخرة الكبيرة، شينه زهلام- الرجل الضخم) واخيرا (شينه كيّل- الشاهد الكبير).

بل ان الاسم يعنى النصب الازرق.

توجد مسلة كيله شين التاريخية الكائنة في ناحية برادوست والاسم هنا يفيد الملك الخالدي (اشبوايني) في القرن الثامن قبل الميلاد تخليدا لانتصار هذا الملك وابنه (منوآ) على الحامية الاشورية واقتطاع اجزاء من الامبراطورية الاشورية في فترة ضعف لها وهي منطقة مصاصير ونائري وضمها الى مملكته . ولعل هذا الملك الخالدي كان معاصرا للملك الاشوري (شمس اود الخامس ٨٤٨-٨١٠ قبل الميلاد). وكان آخر من زاد هذه المسلة ونصب طوبزاوا بعثة لتحريات الاثرية تابعة لجامعة مشيغان في صيف عام ١٩٥١ (راجع اصول اسماء المدن المواقع العراقية. ص ٢٦٨ جمال بابان).

ماجداوا: قرية تابعة الى ناحية الطوير في قضاء مخمور، يسكنها الكرد و (العرب لغجر) الذين يقال انهم قادمون في وقته من الجزائر، فلم يكونوا عربا بل عبيدا الا انهم اكتسوبا العادات الكردية في اللغة والملبس والمأكل. غير انهم سجلوا انتسابهم في احصاء ١٩٧٥ الى عشيرة

(طي) ويسأل المؤلف عما اذا جاء الاسم من (ماجد) او من (نجاجير) ثم حور الى ماجد واخيرا ماجداوا.

مخمور: بالاضافة الى ما اوردته في كتابي (اصول اسماء المدن والمواقع العراقية ص ٢٧٤) اضيف هنا ماورد فی کتاب (میضدووی دةشتی هةولیر) تاریخ اطراف هولير) الذي يقول فيه المؤلف: ان اصل الاسم هو (مغمور) حيث كانت اراضي المدينة تنغمر بالمياه نتيجة هطول الامطار بغزارة مما ادى الى انخساف اراضى المنطقة.. ويضيف: انه حدث في اواسط السبعينات من القرن الماضي فيضان ادى الى الاطاحة باكياس البطاطا من داخل البيوت وحرفها الى ان تم حفر خندق بغية حصر المياه والمحافظة على المدينة وصيانتها. ثم يستطرد المؤلف فيصف رايا اخر قائلا: لايستبعد ان يكون اصل الاسم (موغ) هؤلاء هم رجال الدين الزرادشتيين، و (موور) يفيد بعض الاغاني التي تنشد اثناء المآتم عند (يارسان) اي نشيد الموغان، ثم يقول: وهذا قريب من (موغ+ ئوور) اي مدينة مغ باللغة السومرية. خاصة وقد ورد اسم (ديريك) قبل ۱۱۰۰ سنة (ديرمه ركانا- ديرمه ركة) قرب مخمور. فلا يستبعد ان كان في هذا المكان. فهناك (دير-مرگه) اي (مرگه) وهو معبد ومكان سكن لكبار رجال الدين الیزیدیین مثل (مرگهی داسنیی ژوورو و مرگهی دانسیی خواروو- مرگه داسنی اعلیا ومرگه داسنی السفلى) و (مركه باعذري) في منطقة اليزيديين. اي ان (مرگهی بازارگه) کانت معبدا مدینهٔ الیزدیین، وفي نفس الوقت هاجر بعضهم هذا المكان، فسكنه المسيحييون واتخذدوا من المعبد ديرا باسم (دير مركانا او ديرمرگه).

ويستطرد المؤلف: لايستبعد ان كان في (مركة

بشدر) معبد من هذا القبيل.

اما عن معنى (مركة): فيقول (مركة اصلها ميهركة) اي المكان. انني افضل الرأي الاخير نظرا لقرب مخمور من منطقة اليزيديين الذين هم بدورهم كانوا اقرب الناس من الديانة الزردشتية.

واضيف انا (كاتب المقال): انه ورد في الكتاب الذي صدر حديثا وعنوانه (افستا- الكتاب المقدس للديان الزرادشتية. اعداد. د. خليل عبدالرمى وهو كوردي سوري- مطبعة دار الحياة دمشق/ ٢٠٠٧) يقول (ثمة طقوس متماثلة ومشتركة بين الزرادشتية و اليزيدية، وهما تتفقان في رؤيتها الاخروية Apokalypsis ومشتركان في عرف بنص على تراتبية اجتماعية-دينية تتجلى في نواح عديدة، منها تقسيم المجتمع وفق مراتب اجتماعية- دينية يحظر فيها التزاوج بين ابنائها. وتتفقان ايضا على احترام الحيوانات الاليفة كالحصان والبقرة والثور، وعلى تجبيل النار بوصفها عنصرا نورانيا الهيا. وتقديس النباتات ، فالمؤمنون بهما لايقطعون غصن رطبا. وكان الزرادشتيون ولايزالون يدفنون موتاهم بحيث يكون وجه الميت متجها نحو الشمس، وهو مايتبع عند اليزيديين ايضا. فالشمس وهي عين (اهورامازدا) اهم عنصر تبجيل في الزرادشتية، حيث كرس لها ا(لياشت) السادس في افستا.. واليزيديون يصلون لها في اثناء شروقها وغروبها، ويقبلون اعلى حجر تسقط عليه اشعة الشمس اول سطوعها. وفي القرن الحادي عشر الميلادي كان سكان مدينة حران حول اورفة يعبدون اله القمر (سين) وهو (مياه) في افيستا وعند اليزيديين شيخ سين.

تلعفر: مركز فضاء تلعفر في محافظة الموصل وتبعد عنها ٦٨ كيلومترا. يرقى تاريخ تلعفر الى

عهود سحيقة في ال (٦٠٠٠) قبل الميلاد، ففي منتصف الالف الثاني قبل الميلاد، اصبحت مع سنجار جزءا من الدولة الميتانية، وفي العهد الاشوري نمت وتوسعت ومنعت قلعتها التاريخية الاثرية، وكانت تعرف باسم (نمت عشار) وبعد سقوط نينوى اصبحت منطقة تلعفر والجزيرة مسرحا للحروب الطويلة بين الحثيين والرومان، وذكرها احد مؤرخي الرومان باسم (تلسافانا) وهو (اميانوس/ وانتشرت الديانة المسيحية في تلعفر والجزيرة في القرن الرابع الميلادي، وكانت للنصارى كنسية في تلعفر، وفي صدر الاسلام فتحت منطقة تلعفر كسائر منطقة الجزيرة في سنة ١٨ الهجرة عهد الخليفة عمر بن الخطاب، وكان الخليفة الاموي مروان بن محمد واليا على منطقة الجزيرة، ولما آلت اليه الخلافة، جاب هذه الديار وهو يقود جيشا للقضاء على فتنة الخوارج، وقيل انه هو الذي بنى قلعتها، فسميت بقلعة مروان، وفي العصر العباسي كانت تسمى (تل اعفر) و (تل يعفر) نسبة الى التل الاعفر في لونه، فتغير بكثرة الاستعمال وطلبا للخفة (هذا ماورد في كتاب ثورة تلعفر ١٩٢٠ قحطان احمد عبوش، مطبعة الازهر بغداد ١٩٦٩).

ورد في كتاب المرشد الى مواطن الاثار والحضارة، الرحلة الثالثة ص ٦٠، ان بعض الباحثين يرون ان (تل اعفر، موضع المدينة الاشورية القديمة (نمت اعشار) كما يرى بعضهم ان الموضع الوارد في التوراة باسم (تلاسار) يمكن تعيينه بتل اعفر.

فالاسم اذا ينسب الى التل الكائن في موضع المدينة بدليل وجود تلال اخرى في نفس المنطقة عمرت كقرى واخذت كل قرية اسم التل مثل (تل عزو، تل جمال، تل جدوع، تل دراج، تل سنجار، تل مطر، تل

رحال، تل عواد، تل ذيبان، تل الهوى..).

جمجمال: مركز قضاء جمجمال التي كانت تابعة في الاصل الى محافظة كركوك، الا ان القضاء الحقت عام ١٩٧٥ في زمن البعث والاغراض سياسية بمحافظة السليكانية. وهي التي تقع على طريق السيارات العام بين كركوك- السليمانية. وقد توسعت من مدينة صغيرة مغمورة في الفترة الاخيرة وبعد الحافها بمحافظة السليمانية الى مدينة كبيرة معمورة.

في جمجمال تل اثري مرتفع كان مركزا اداريا للاقليم في العهود الموازية البابلية واشورية، وقد عثر فيه على لوح من الطين فيه كتابة من منتصف الالف الثاني قبل الميلاد، وهي من بقايا مدينة (دور الليني) التي ورد ذكرها في حملة اشور ناصرثال الثاني عام ٥٠٠ ق. م على بلاد الطوتيين.

ان اسم جمجمال كما هو ظاهر يتكون من مقطعين (جم) ومعناه الوادي و (جمال) ولعله اسم علم.

ورد في كتاب العراق الشمالي ان معنى جمجمال هو الفيضة وهو الحل الذي تغيض فيه المياه فتكسب الارض خصوبة فتنشأ عن ذلك الاشجار والادغال.

ان عشيرة هماوند التي تستقر في هذه المنطقة اتخذت من جمجمال مركزا لهم. ولايخفى بان هماوند عشيرة كبيرة لها فروع عديدة، وكان يغلب عليها سابقا طابع الترحال والتنقل، وقد ترحت في حدود ١٧٠٠ الى هذه الديار وقامت بمحاربة والى بغداد العثماني في سنة ١٧٨٧ تاييد الحاكم السليمانية الباباني.

ان تاریخ هماوند حافل الصراع مع العثمانیین والایرانیین ویبدو بان الهماوند هم الذین اطلقوا اسم جم جمال علی البلدة الواقعة علی بعد (۱۷) کیلومترا من دربند بازیان نسبة الی مدینة (سلطان

آباد) بل وسموها في زمن ما مدينة (سلطان اباد)، وكانت سلطان اباد هذه عاصمة لمقاطعة كردستان فيما مضى كما ورد على لسان حمد الله المستوفي المتوفي سنة ٧٤٠ هـ.

يقول الدكتور ذنون بيريادي (ن جم جمال مدينة حديثة بدأت كقرية صغيرة مكونة من عشرة الى اثنا عشرة بيتا سنة ١٨٥٠ ويضيف: كان مركز المنطقة ذلك الوقت هو قرية (بيريادي) الواقعة جنوب جم جمال، وفي هذه القرية ضرع ومزار (باباذنون) الذي يعد الجد الاكبر لسادة (بيريادي) الذين سكنوا هذه القرية منذ مئات السنين واصبح لهم شأنا دينيا في المنطقة.

وعلى هذا الاساس فلوى مجيء العثمانيين الذين كان من سياستهم احترام الاتقياء ورجال الدين والسادة، فقاموا بتسجيل قرية بيريادي مع (٤٥) قرية مجاورة وبضمنها قرية ضمضمال باسم (تكية باباذنون) وذلك لصرف وارداتها على التكية والفقراء والمسلون في المسجد. بقيت الامور هكذا الى ان جاءت عشائر الهماوند، فاستولوا على منطقة بازيان وضم ضمال وقرية ثيريادي وما حولها) وكانوا اقوياء لايخضعون سلطان استانبول.

وبصدد اسم (جم جمال) يقول الدكتور بريادي انه اختلفت الاراء بشأنه فمنهم من يقول بان معناه (وادي جمال) واخرون يفيدون بان الاسم يعني (قرية محصورة بين واديين). ثم يضيف الدكتور بيريادي وباعتباره من ابناء المنطقة: مهما يكن من امر جم جمال فمنطقتها تعد من اقدم المناطق الاثرية في العراق وكردستان، فقد عثر المنقبون الامريكان والفرنسيون في الخمسينات والستينات القرن المنصرم على اثار للحبوب الحفوظة منذ نهاية العصر الحجري

في كهوف معينة وتحت الارض وخاصة قرب القرية المنقرضة ( جارمو) وبكلمة اخرى اثبت الباحثون عن الاثار بان منطقة جم جمال هي بداية سكن الانسان القديم، عند تحوله من حياة الصيد الى الزراعة وبهذا الصدد يشير الى مجموعة من البحوث منشورة باللغة الانكليزية ومحفوظة في قسم الاثار بجامعة شيكاغو.

**حلبجة:** مركز قضاء حلبجة في محافظة السليمانية وتبعد عنها مسافة ٧٠ كم تقريبا وتقع في شرقها، وتسمى حلبجة الشهيدة و هذا المسمى اتى من جراء رشها بالمواد الكيميائية، عام ١٩٨٨ من قبل النظام البعثى المقبور مما أدى الى استشهد حوالي خمسة الاف من المواطنين الابرياء.

> هناك ارء عديدة حول اصل الاسم: اولا: ان (هلبجة- اصلها ههلوجه)

اي ان الاسم مشتق من (ههلوجه- الاجاص)، ويعللون هذا الرأي باسم قرية (عنب) الكائنة بقربها و التي يقال ان اصل الكلمة هو (عنبُ). الا ان هذا هو قزل ارسلان من نفس الارومة. التأويل مجرد اجتهاد سطحي ويحتاج الى دليل مقنع. ان الاستاذين طه باقر وفؤاد سفر قد تطرقا اليه وهم من علماء الاثار. حيث اوردا في (المرشد) (.. ويذكر المحليون في تاويل اسم حلبجة الذي يلفظه الكرد-هةلةبجة- من مجلة المسيمى بالكردية -حلوجك-ويسمى في بغداد الآن —الوجا- وهو من فصيلة كوجا الذي يجفف ويطبخ، كما توجد قريتان بالقرب منها سميت احداها (عَنْبُ) لكثرة ما فيها من الكروم، والآخرى (باموك) لما فيها من الحمص. ان تأويل هذين العالمين وخاصة بالنسبة الى (باموك) غير موفق. لأن الحمص في اللغة الكردية (نؤك وليس باموك).

ثانيا: يرى المرحوم حسن بك الجاف الذي كان من

سكنة حلبجة ابا عن جد وهو من رؤساء عشيرة الجاف، وهو اديب وباحث له مؤلفات كثيرة : يقول ان الاسم مشتق من (عجب- جا) اي المكان المثير والعجيب. الا انه لم يتمكن من تفسير المحب والاثارة في هذا الموضع. كما يضيف قول اخر ايضا وهو ان حلبجة سميت تيمنا باسم مدينة (حلب) لاوجه الشبه بينهما الا انها اصغر منها لذا سميت حلبجة اي ال (حلب الصغيرة).

ثالثا: يقول المرحوم حامد بك الجاف من رؤساء عشيرة الجاف ومن سكان المنطقة ابا عن جد (ايضا): ان اصل التسمية هو (الب- جا) اما (الب) فهو الب ارسلان محمد بن داود الملقب بعضد الدولة والسلطان المعظم الذي حكم من (٤٥٥-٤٦٥هـ) (١٠٣٣-١٠٧٢م) المنطقة وحكم ( (مرو وهراة وارمينية ونيسابور ومدينة السلام و الري). و(جا) المكان او السكن. ويقارن الاسم في (قزلجة) الكائنة في منطقة بنجوين القريبة من حلبجة. على اساس ان قزلجة اصلها (قزل-جا) وقزل

رابعا: يقول المرحوم محمد امين زكي في (تاريخ السليمانية وانحائها) وفي كتابه الثاني (الكرد وكردستان) ان ناحية (هارهار) تعرضت لهجمات الماك ساركون الاكدي في القرن الثامن والعشرين قبل الميلاد. حيث غير اسمها الى (كارشاروكين) اي مدينة (ساركون) التي يظهر انها كانت محل بلدة (هلبجة) الحالية او على مقربة منها. وبالرغم من ان اسم (هارهار) قريب نوعا ما من اسم هلبجة، الا انني ارجح رأي المرحوم حامد الجاف لما له من مكانة تاريخية في المنطقة الذي يمكن الاستناد عليه في التأويل.



## الزاب الأسفل والتأريخ العريق لدينة (يردى – التون كوبرى)

معتصم سالهيي

لم يعرف العراق بأسمه الحالي على امتداد التأريخ في تلك المناطق الجنوبية. ويكتب الدكتور سامي سعيد الموغل في القدم. الخريطة الحالية لدولة العراق خطتها الاحمد في ترجمته بهذا الخصوص قائلاً (ان لفظة انامل المستعمرين الانطليز بعد الحاق الهزيمة بالدولة عراق ليست بالاصيلة، واختلف الباحثون في تفسيرها. العثمانية على اعقاب الحرب العالمية الاولى، وذلك خدمة وقد تكون مشتقة من لفظة ايراك التي تعني باللغة الفهلوية الارض المنخفضة او الجنوبية. وربما معناها اطلق اليونانيون القدماء على هذه البلاد تسمية الجرف او الساحل وحتى الجسر مأخوذة من عرفا الواردة في كثير من اللغات الجزرية. كما ربطت مع اقليم اطلق عليها اريقا في نصوص العصر الكاشي. او قد تكون ذات علاقة مع الكلمة السومرية انوك او اوروك بمعنى المستقر وبها سميت مدينة اوروك المهمة ذات الماضى العريق ومركز عبادة كبير الالهة انو. ولم يطلق أي من الاسمين على القطر كله...)(١)

لأغراضهم ومصالحهم الاستراتيجية والاقتصادية معاً. (ميسوبوتاميا) أي بلاد مابين النهرين. وشاعت كلمة العراق بعد الفتوحات الاسلامية، وبالاخص انتشرت كلمة عراق العرب، جنباً الى جنب مع عراق العجم أي المناطق الشمالية العليا من بلاد مابين النهرين. وكانت تطلق ايضاً على المناطق الجنوبية من العراق تسمية ارض السواد، وذلك لكثرة تواجد اشجار النخيل

على امتداد مسار التأريخ لم تمارس دولة واحدة او امبراطورية معينة حكمها المطلق على مجمل اراضي بلاد مابین النهرین، بل نجد بروز دول وامبراطوریات متعددة وهي تحكم قبضتها على مناطق محددة في بلاد مابين النهرين. حكم العديد من الشعوب في المناطق الجنوبية امثال السومريين والاكديين والبابليين والكاشيين والكلدانيين. وظهر العديد من الشعوب في بلاد سوبارتو الشمالية أي في المناطق الكوردية الحالية، امثال الكوتيين واللولوبيين والخوريين والميتانيين والميديين.. وحسب وجهة نظر الكثير من الباحثين والمؤرخين تعتبر تلك الشعوب القديمة اجداد الكورد الحاليين.. ومن جانب آخر يجب ان لا نغفل اسم الامبراطورية الاشورية القوية، والتي كانت مدينة نينوى عاصمتهم لردح كبير من الزمن. ويصنف الاشوريون كجنس من الشعوب السامية. واستطاعوا من تأسيس دولة قوية لفترة طويلة من الزمن في المناطق الشمالية من بلاد ميسوبوتاميا. ويشكلون اجداد الشعب الاشوري الحالى.

على النقيض من بلاد مابين النهرين، نجد دولة موحدة وقوية في بلاد مصر الا وهي دولة الفراعنة. وحكمت الفراعنة بلاد مصر على امتداد عدة آلاف من السنين. ولم يشهد ذلك البلد التناحر بين مجاميع من الشعوب والامم المتنافرة كما كان يحصل في بلاد مابين النهرين. بل عاش على ارض النيل شعب متجانس وموحد في ظل دولة الفراعنة لفترات طويلة من الزمن. ومعروف عن التضاريس الجغرافية لبلاد مصر بأنها ايضاً بدورها متجانسة، بمجملها هي اراضي صحراوية او شبه صحراوية، بخلاف تضاريس بلا ميسوبوتاميا والتي تتباين مابين الجبال والصحاري والسهول والتلال..

عرفت عن الاراضى الشاسعة لبلاد ميسوبوتاميا بأنهارها المتعددة. ومن ابرز تلك الانهر هي نهرا دجلة والفرات. واللذان ينبعان من جبال زاكروس في كوردستان. وبالاضافة الى هذين النهرين يوجد ايضا العديد من الانهر الاخرى. ومن اشهر تلك الانهر هي زاب الاعلى وزاب الاسفل. وفي مقالنا المتواضع هذا نتناول زاب الاسفل بالبحث قليلا. يروي نهر زاب الاسفل اراضي شاسعة ويمر عبر اراضي العديد من المدن والقصبات. تنبع مصادر مياه زاب الاسفل من جبال كوردستان الايرانية. في مناطق (لاجان) و(بيران) يعرف بأسم (لاوين). عند وصوله الى بدايات مناطق (منكور) يصب فيه نهر (باديناوي). وفي منطقة (ربةت) في غرب اراضي (سوسنايةتي) التابعة ل(سردشت) يعرف بأسم (زي) وعند الحدود العراقية الايرانية يسمى ب(كةلوي). ولدى دخوله اراضى كوردستان العراق يسمى ب(زيى خوارو) أي (زاب الاسفل)(١٠). وفي منطقة دوكان التابعة لمدينة السليمانية اقيم على النهر سد دوكان المعروف. ومن ثم يقطع النهر قصبة (تةق تةق) ويواصل سيره ويمر عبر القصبات التابعة لمدينة كركوك ابتداءا من (التون كوبري) ومرورا بقضاء (دبس) وانتهاءا بقضاء الحويجة، وفيما بعد يصب في مجرى مياه نهر دجلة. عرف نهر دجلة بأسماء عديدة قديما مثل ايلاد بالسومرية وايدكن وايدكينا وايدجلات وامو ونهر الاله ايشوم بالاكدية وارنزاخ بالحورية واروند وتيكراه بالفهلوية التي ربما معناه السهم لسرعة سيره والتي منها اخذت التسمية تايكرس وتكريدين. وتذكر اسطورة يونانية تقول ان الاله ديونيسيوس عندما وصل الى نهر دجلة، بعث له الاله زووس نمرا ليحمله

عبر النهر ولهذا سمي النهر تيكرس على منوال كلمة نهر (تايكر) باليونانية...<sup>(۱)</sup>

في اعالي قضاء دبس شيد سد ومن ذلك السد يبدأ مشروع ري كركوك المشهور. والمعروف عن ذلك المشروع المائى بأنه يقوم بأرواء مساحات شاسعة تقدر بمليون ونصف مليون دونم من الاراضي الزراعية.

يطلق في كوردستان على نهري زاب الاعلى والاسفل بكلمة (زي). ويعتقد بعض اهل المنطقة بأن كلمة (زي) تعنى النهر. لكن الحقائق التأريخية تتناقض مع ذلك التوجه الخاطىء. لأنه تقصد بكلمة (زي) تحديدا مياه ذلك النهرين فقط. المؤرخ الكوردي المشهور دكتور جمال رشيد، له نفس توجهات وتأويلات العلامة توفيق وهبى بخصوص تلك التسمية. ويكتب بهذا الخصوص قائلاً: اسم الزاب لم يكن اصله من ذهب - ويقصد به الترجمة التركية الخاطئة لأسم بلدة التون كوبري – وان كلمة (زى Ze) باللغة الكردية ليس معناها (النهر) اطلاقاً وانما اسم خاص ل(نهر الزاب) لكن العثمانيين اعتقدوا في حينه بأن الاكراد لا يستطيعون لفظ الحرف (ذ) في كلمة (ذهب) لذا تصبح لديهم بشكل (ذهب = زاب) والترجمة التركية لكلمة الذهب هي (التون) وهذا هو سر الخطأ في التسمية الرسمية لهذه البلدة في العالمية. لكن كلمة (زي) عممت في المناطق الجنوبية لبلاد الاكراد، والتي تقع اغلبها على نهري الزاب، مرادفا لأسم (النهر) بالرغم من وجود كلمة (روبار) القديمة في هذه اللغة..(نُ

واشتهرت مدينة بردي او التون كوبري بصيغة (شهرا) او (شهرات) حيث بنى احدهم كذلك مدينة (شهراكرت sahra – kart) على نهر الزاب الصغير او

- pirde) أي بمعنى الجسر او القنطرة. وسجله الاراميون بصيغة شهرقذ من (شهراكرت). ثم اعتقد العثمانيون في وقت لاحق بأن الزاب تحريف كوردي لكلمة الذهب العربية فسموا البلدة خطأ (التون كوبرى) أي (القنطرة الذهبية)(٥)

ولا يعلم متى اسست هذه المدينة ولا من اسسها؟ ويروى عن اخبار حملة السلطان التركى مراد الرابع على بغداد وفتحه لها في عام (١٦٣٨) انه اقام جسرا على الزاب الاسفل في هذا الموضع. وزار الجسرين الاثريين في البلدة الاثاري الالماني (هرتسفيلد) سنة (١٩١٦) ووصف الجسرين وسجل للجسر الكبير منهما مخططاً. (ورأى بعض الباحثين ان في هذا الموضع كانت تقوم المدينة المعروفة بأسم (شهركرد) التي ازدهرت في القرون الاولى في العهد الميلادي. كما ارتأى باحثون اخرون انها موقع المدينة القديمة التي ذكرتهما النصوص الاشورية بهيئة (شيمورو shiomurru) والواقعة في اقليم عرف بالأسم نفسه. وان المدينة نفسها جاء ذكرها في العهود الاقدم مثل العصر البابلي القديم وعهد سلالة اور الثالثة (في مطلع الالف الثاني قبل الميلاد) وعين باحثون اخرون في هذه المنطقة المدينة القديمة التي ذكرت بهيئة (زبان) في اخبار حملة الملك الاشوري سرجون الثاني (٧٢١ – ٧٠٥ قبل الميلاد) على اذربيجان وارمينية. وهي الحملة العسكرية التي عرفت بين الباحثين بأسم (حملة سرجون الثامنة)..)(أ)

الملك الاشوري اشردن الاول (١١٨٩ - ١١٥٤) ق . م، ومن بعده الملك الاشوري (شمش ادد الخامس ٨٢٥ - ٨١٢) ق . م يذكران بأنهما مرا مع جيشهما بمدينة (زبةن) الواقعة في المناطق السفلية من الزاب الاسفل. الاسفل التي تعرف عند الكورد بأسم مدينة (بردي ويذكر بعض الملوك الاشوريين اسم منطقة او قصبة

مشتق من (زاب) فقد ذكر (اشر نصربل ۸۸۳ – ۸٦٠ ق . م) ارضا وراء الزاب الاسفل بأسم (زبن). وورد في كتابه ل(شلمنصر الثالث ٨٦٠ – ٨٢٥ ق . م) اسم مدينة (زبن) وذكر شمش ادد الخامس (٨٢٥ – ٨١٢ ق . م) مدينة (زبن). يقول الاستاذ (جورج كامرون) انها مدينة التون كوبري الحالية. وبعد السنة العاشرة من حكم تكلات ثلسر الاول (١١١٦ – ١٠٩٠ ق . م) وقعت بينه وبين البابليين مصادمة فوق مدينة (زبن) مقابل (ارزهن - التون كوبري) ويجوز انه لم تكن على معابر نهر الزاب الاسفل قصبة تستحق الذكر. وان قصبة المنطقة كانت بعيدة عن محل العبور. (٧) نحن نقول فمن المحتمل ان تكون (ارزهن) القديمة، قرية (قايه باشي) الحالية التي تقع قبالة قصبة التون كوبري عند الضفة الغربية للنهر..

ويعرف الزاب الاسفل او الصغير في الاشورية بأسم (زابوشبالو) أي الزاب الاسفل. وفي اليونانية بأسم (كابروس). والتسمية الاخيرة اطلقها الجغرافي اليوناني بطليموس. في حين ذكرها (زينفون) بأسم (زابوتوس). وقد عبر (راوولف) النهر المذكور وذكر انه لابد ان يكون هو النهر الذي سماه (بطليموس) بأسم (كوركوس). وان اسم (زاب) مأخوذ من كلمة الهخمنشي (٣٣١ ق . م) من اربل نحو الجنوب ماراً (زي) الكوردية. وهو يكتب بأسماء مختلفة ابرزها: زابا وانزابا وديافا واديافا وكلتاهما من الكلمة (ديب) الكلدانية. وكلمة (زيب) او (زاب) العبرية التي تعني (الذئب) وذلك لكثرة فيضاناته اثناء موسم الامطار. فقد استعمل (بطليموس) كلمة (لوكوس وليوكوس) وهى تعنى الزاب المجنون ويريد بها الزاب الاسفل<sup>(^)</sup>. لانجد في اسم الزاب تحويراً، الا عند اميانس

مارسللينس فقط، في كتابه التأريخ الروماني الموضوع ﴿ كَرَكُوكُ واربيل. ويتفرع النهر عند دخوله المدينة الي

في القرن الرابع للميلاد. فقد وردت فيه كلمة (زاب) بشكل (دياب) ومعناه (الذئب) وقد يجوز ان يكون هذا التحوير بدافع الكشف عن معنى لأسم يوافق المسمى به. واول من لاحظ معنى (دياب – دياو) وهو (بوخارت) فقال: معنى (دياب) هو الذئب باللغة الكلدانية.. (٩)

وقد عبر النهر وكتب عنه ووصف مجراه عدد من الرحالة الاجانب. ومنهم (راوولف) الذي بذل جهدا كبيرا في عبوره. و(تافرنيه) في سنة (١٦٥٢) و(اوشز) سنة (۱۷۳٤) و(فنسنت) و(كلوديوس جيمس ريج) سنة (١٨٢٠) الذي وصفه بدقة فذكر ان يتميز بوجود صخور نهرية وفي قاعه مواد حصوية جلمودية. وتحدث (راوولف) عن استخدام الكلك والارماث للنقل. فأشار الى كثرة الاطواف التي تتوفر فيها (قرب) العجول والمعز المنفوخة التي توضع تحت الاخشاب. وينقل القوم عليها سلعا متعددة سيما التين والزبيب والجوز واللوز والقمح والشراب والصابون وغيرها. وينقل القسم الاكبر منها الى الهند. واشتهرت التون كوبري منذ القدم بتصدير الحبوب بواسطة الاكلاك التي كانت واسطة النقل النهرية لنقل البضائع التجارية.(١٠)

ولما سار الاسكندر بعد انتصاره على (دارا الثالث) بموقع كركوك. وجد جسراً عائماً في محل التون كوبري او على مقربة منه. ويجوز انه كان على الزاب الاسفل اكثر من معبر في ذلك اليوم. معد لمواصلات جيش دارا العظيم وتموينه..

يقدر طول نهر زاب الاسفل ب(٤٠٠) كيلومتر. ويمر في وسط قصبة بردي او التون كوبري، تلك المدينة الصغيرة التي تقع في منتصف الطريق الرئيسي بين

فرعين. وفي اسفل المدينة يلتقي الفرعان مرة اخرى. ووجد منذ القدم جسران مشيدان على فرعي النهر داخل المدينة. واقدم ذكر ل(التون كوبري) نراه في كتاب ذيل جامع التواريخ رشيدي لحافظ ابرو المتوفي في النصف الاول من القرن التاسع الهجري (القرن الخامس عشر الميلادي) وفي كتاب (ظفرنامه) في تأريخ تيمورلنك لعلى اليزيدي (النصف الاول من القرن التاسع للهجرة) ويجب ان نعتقد ان جسري التون صو كوبروسو او التون كوبرو الذي ذكره المؤلفان كان مشيدا بالحجارة والابرق. ولكننا لا نعلم متى بنى ذلك في الاصل ومن بناه؟ كان الجسر موجوداً في القرن العاشر، عندما مر السائح الالماني الدكتور (لون راوولف في سنة ١٥٧٦ م) بالتون كوبرو في طريقه من بغداد الى الموصل، فسجل التون كوبرو بأسمها الكوردي. لكن مع شيء من التحريف. كما كان دأبه في ذكر اكثر اسماء الاقوام والاماكن التي مر بها. فقد سماها ب(برسته) تحريفا للفظة (بردي) الكوردية(١١١) ومر السائح الانكليزي (ه. ساوت كيت) في سنة (١٨٤٠) ب(التون كوبرو) في طريقه من بغداد الى اربيل ووصفها بأن هناك جسرين مشيدين بالطابوق ومبلطان على فرعى النهر الذي يمر داخل المدينة. وتسمى المدينة ب(التون كوبرو) ومروان بن محمد عندما بلغ مروان خبر ابى مسلم وتعنى باللغة التركية العثمانية نهر الجسر الذهبي. ولم يكن سكان المدينة تتجاوز مئة اسرة. فقد كان اكتسحها قبل مدة وباء الطاعون(١١٠).. عندما اندحر العثمانيون امام الجيش البريطاني سنة (١٩١٨) قامت القوات العثمانية المتقهقرة بتدمير الجسرين الاثريين المشيدين على نهر الزاب الاسفل داخل مدينة التون كوبري(٣). لكن البريطانيين عندما استقرت اوضاعهم قاموا بأقامة جسرين حديديين في محل الجسرين يومئذ (١٢٠،٠٠٠) مقاتل، اما عبد الله بن على فكان

المدمرين. وهذان الجسران الحديديان لم يزل باقيان ليومنا هذا في مكانهما.

دارت العديد من الحروب الدامية على ضفاف الزاب الاسفل. ووقعت احداث تأريخية ومعارك ضارية على اطرافه قبل الميلاد وبعده. ونشب صراع بجوار مصبه بين الامويين والعباسيين، حيث كان يحارب هناك يحيى بن معاوية بن هشام بن عبد الملك مستقتلا. وعلى هذا الزاب كان مقتل عبيد الله بن زياد بن ابيه، حيث قتله ابراهيم بن مالك الاشتر اخذا بثأر الامام حسين. وقال يزيد بن مفرغ يهجوه:

> ان الذي عاش ختاراً بذمته ومات عبدا قتيل الله بالزاب العبد للعبد لا اصل ولا ورق الوت به ذات اضفار وانياب

كما حدثت معارك بين الخراسانيين متمثلة في ابى مسلم الخراساني العباسي وعبد الله بن مروان سنة (٧٤٣)م. ثم بين الخراسانيين وابي مسلم نفسه سنة (٧٥٠)م. وهذه المعارك ادت الى انتهاء الدولة الاموية ومجيء الدولة العباسية على اثرها.

وعلى ضفاف هذا النهر تصادم عبد الله بن على واتباعه وما جرى بأرض خراسان. تحول من حران وسار حتى نزل نهر الزاب الصغير وحفر خندقا. فتقدم اليه ابو عون بن ابي يزيد، وهو احد امراء ابى العباس السفاح، في جيش كثيف فنازله على الزاب وجاءته امدادات السفاح. وقد انتدب عمه عبد الله بن على لقاتلته، فتحول ابو عون عن سرادقه وتصادم الفريقان في اول النهار. ويقال انه كان مع مروان

وكانت هزيمته يوم السبت لأحدى عشرة ليلة خلت من جمادي الاخرة سنة (١٣٢ ه). وقد انهزم اهل الشام وكان من غرق منهم اكثر ممن قتل. وقيل من غرق من بنى امية في ذلك اليوم (٣٠٠) رجل دون من غرق من سائر الناس ومنهم ابراهيم بن الوليد بن عبد الملك المخلوع وهو اخ ليزيد الناقص. وقد انتشل من الماء، وقيل بل قتله عبد الله بن على بالشام. (١١)

تتابعت الاحداث وتوالت الكوارث في العصور القديمة والحديثة على ساكني المناطق المحيطة بالزاب وعلى طوله وعرضه. وتعرضت المدن والقرى المتناثرة على ضفاف النهر الى التدمير والتهجير والقصف المدفعي والجوي منذ نشوء الدولة العراقية الحديثة. بعد انتكاسة الانتفاضة الشعبية سنة (١٩٩١) تعرضت مدينة التون كوبري الى هجمة عدوانية شرسة من قبل السلطات البعثية. وقام الجيش البعثى الغازي بأعدام زةردك. يارمجه. بيباني الكبير. بيباني الصغير. اكثر من خمسين شخصا من المواطنين العزل الابرياء من سكنة المدينة. وكانوا كلهم من القومية التركمانية. تتكون مدينة (بردي) او (التون كوبري) من ثلاثة احياء رئيسية. اولها حي (سالةيي) ويقع على الضفة الشرقية للزاب وعلى الطريق المؤدي الى كركوك وتسكن هذا الحي عوائل تنتمي الي عشيرة (سالةيي) فيها. وتعرضت القرى واطرافها الي عمليات التغيير

الكوردية ويتكلمون باللهجة الكركوكية السورانية وتعيش معهم ايضاً الاسر التركمانية. وهناك حي في وسط المدينة يسمى بحى (اورته) أي الوسط باللغة التركمانية. وتتكلم العوائل الساكنة في هذا الحي باللغة التركمانية. والحي الثالث يقع على الضفة الغربية للنهر على الطريق المؤدي الى مدينة اربيل، ويسمى والمترامية الاطراف بين كركوك ومدينة التون كوبري.

عسكره (٢٠،٠٠٠) مقاتل. وقد خسر مروان المعركة، هذا الحي ب(تسين) ومعظم مواطني هذا الحي من القومية الكوردية ويتكلمون باللهجة الاربيلية. ومن المعروف والمثبت تأريخيا بأن بعض العوائل والاسر التركمانية في المدينة ينحدرون ايضا من القومية الكوردية.. لكننا هنا لسنا بصدد الدخول في متاهة الجدل البيزنطي غير المجدي. بل المهم التأكيد على ترسيخ قواعد الاخوة الكوردية التركمانية. ويجب احترام المشاعر القومية للأخوة التركمان. والشيء المتعارف عليه هو ان جميع المكونات في المدينة يعيشون في حالة من الاخوة والمودة والاحترام المتبادل. ولم يعرفوا في أي وقت من الاوقات أي معنى للتنافر والتناحر والشقاق. جميع القرى المحيطة بالمدينة هي قرى كوردية خالصة امثال: قةرةبةك. شيخةيي. ضيا جةرموك. دةرماناو الاعلى. دةرماناو الاسفل. سةربير. كةلوزي. قادر باغر. روزبةياني. بيرةسثان. كةوةني. كةلور. فةرغةتو. كتكه. كورزةيي. نةبياوة. شانشين. قزنةفةر. قةرة باشي. شيراوه. جومةزردلة الاسفل. جومةزردلة الاعلى.. وغيرها(١٠). جميع هذه القرى تعرضت في زمن البعث البائد الى التدمير والتهجير والتعريب. وسيقت عشائر عربية للسكن في اسمائها ومسمياتها. لكن بعد انهيار الصنم وسقوط الطاغية بدأت تلك المناطق المهجرة والمهدمة تستعيد عافيتها. والآن تشهد قرى المنطقة عمليات واسعة من البناء والتعمير، ويعمر الاخيار ما دمره الاشرار..

تسكن عشيرة سالةيي الكوردية في السهول المنبسطة

وابتداءاً ايضاً من مدينة كركوك ومروراً بمنطقة بابا كركر النفطية الازلية وانتهاءاً بقضاء دبس، تسكن تلك المناطق ايضا عشيرة سالةيي الكوردية. وكما هو معروف قامت الحكومات العراقية منذ البداية من تغيير اسم مدينة (دووبز) الكوردية وتحريفها الى اسم (دبس) العربية. وهذه التسمية الكوردية مشتقة من كلمة (دوو) أي اثنين باللغة الكوردية وكلمة (بز) وكما هو معروف تعيش داخل الزاب نوعية من السمك الكبير الحجم بأسم (بز). ومن اسم تلك السمكة سميت الجزء الثالث بغداد ١٩٧٥ ص (٦٣٢). المدينة ب(دووبز)..

> عشيرة سالةيي الكوردية التي تعيش بكثافة في كركوك وجنوب كركوك وغربها بما فيها ناحية التون زين ص (٢٧٠ – ٢٧١). كوبري وقضاء دووبز او دبس، كانوا فيما مضى يتكلمون باللهجة اللورية البختيارية والتي هي شائعة في مناطق كرمنشاه الايرانية. لكن بمرور الزمن اختفت تلك اللهجة لدى عشيرة سالةيي، والاجيال الجديدة الناشئة يتكلمون الآن باللهجة الكركوكية السورانية. والمعروف ان (سالةيي) الكوردية و (صالحي) التركمانية لهما ارومة واحدة. ويؤكد المؤرخ المعروف (ملا جميل روَذبةياني) بأنها تنتمي الى عشيرة (سارايي) الكوردية فی لورستان ضمن **ک**وردستان ایران.<sup>(۱۱)</sup>

### الهوامش:

١. تأريخ العراق في القرن السابع ق . م. ترجمة: الدكتور سامي سعيد الاحمد ص (٣) بغداد ٢٠٠٣ بيت الحكمة. للأسف لم يسجل اخ المترجم اسم المؤلف على الكتاب.

٢. حبيب الله تاباني. هاونةتةوةيي قةومي كوردو ماد. الترجمة الى اللغة الكوردية: جليل كاداني. ص ص (٦٥). (٥١) سليمانية ٢٠٠٤. وزارة الثقافة.

٣. تأريخ العراق في القرن السابع ق . م. ترجمة الدكتور سامى سعيد الاحمد. ص (١٠ – ١١).

٤. دكتور جمال رشيد. دراسات كردية في بلاد سوبارتو. بغداد ۱۹۸۶ ص (۵۵).

٥. دكتور جمال رشيد. كركوك في العصور القديمة. دار ناراس للطباعة والنشر. اربيل ٢٠٠٢ ص (٤٤).

٦. دكتور طه باقر. جولات تأريخية بين مواطن الآثار في شمال العراق. مجلة المجمع العلمي العراقي.

٧. الاستاذ توفيق وهبي. الآثار الكاملة. اعداد: رفيق صالح. الجزء الاول. السليمانية ٢٠٠٦. مؤسسة

٨. مجلة العاملون في النفط. آب ١٩٦٩ العدد (٨٦). الزاب الصغير في التأريخ. عباس فاضل السعدي. ص (٤).

٩. الاستاذ توفيق وهبى. الآثار الكاملة.. ص (٣٦٥).

١٠. مجلة العاملون في النفط آب ١٩٦٩.. ص (٤).

١١. الاستاذ توفيق وهبي. الآثار الكاملة... ص (٢٧٣).

١٢. المصدر السابق.. ص (٢٧٥).

١٣. سيسيل جون ادمونس. كورد تورك عرب. الترجمة الكردية: حامد كوهري. دار ئاراس اربيل ۲۰۰۶ ص (۲۶۱).

١٤. مجلة العاملون في النفط. آب ١٩٦٩... ص (٥).

۱۵. جریدة (رونیا) ۲۰۰٦/۸/۱۰. مدینة بردی فی التأريخ. سيروان كارواني.

١٦. ملا جميل روَذبةياني. كةركوك ناويء ميَذووي كوني. اعداد: شيَرزاد محةمةد ئةمين روُذبةياني. اتحاد كتاب الكورد. فرع كركوك ٢٠٠٦

# انتشار المسيحية في كوردستان

د.فرست مرعى



وقد انتشرت المسيحية بعد رفع السيد المسيح الى السماء ابتداءً من فلسطين الى بقية انحاء المعمورة، وما يهم موضوع بحثنا فقد وصلت طلائع المسيحية الى بلاد مابين النهرين (ميسوبوتاميا - Mesopotamia) للفظة المسيحية، والاخيرة اكثر شهرة حالياً، وان كان وكوردستان والهضبة الايرانية في نهاية القرن الاول الكثير من كتابها واساقفتها يطلقون على انفسهم وبداية القرن الثاني الميلادي على رأي الكنيسة لفظة النصارى. يرى بعض المستشرقين ان لفظة وكتابها، وفي بداية القرن الثالث على رأي المستشرقين

تقول الرواية المسيحية ان مار أدي او أداى بشر لها صلة بـ(مدينة الناصرة)(١) التي ينتمي اليها السيد بالمسيحية وانه تمكن من تعميد وتنصير رجل اسمه (فقيذا) نحو سنة ٩٩م الذي كان من عائلة فقيرة في لها صلة بـ(الناصريين) وهم احدى الفرق اليهودية اربيل، هرب من عائلته والتحق بمار أدي الذي كان

المسيحية او النصرانية احدى الديانات السماوية المتنصرة(٢). الثلاث الاكثر عدداً فهي تأتي زمنياً بعد اليهودية التي بشر بها نبي الله موسى (عليه السلام) وتأتي قبل الاسلام و التي دعا لها نبي الله محمد (عليه الصلاة والسلام) وتطلق لفظة النصرانية عموما مرادفة النصارى من اصل سرياني هو نصرايا Nasraya وعلماء اوربا المتخصصين بالسريانيات. وتطلق على مسيحي الشرق، ويرى بعض المؤرخين بان المسيح (عليه السلام) حيث يقال: يسوع الناصري، او يكرز (يبشر) بالانجيل في البلاد الكوردية في امارة قائمة باسماء عشرة اساقفة تولوا الكرسي الاسقفي في حدباب (اديابين) لمدة خمسة سنوات، ثم جعله أسقفاً مدية اربيل للفترة من ١٠٤ ولغاية ٣١٢م. وفيما يلي وارسله الى اربيل سنة ١٠٤م. ويذكر المطران أدي شير (٢) تسلسل وزمن توليهم كرسي اسقفية اربيل:

| مدة اشغالهم الاسقفية وزمنها | الاسم      | ت |
|-----------------------------|------------|---|
| ۱۰ سنوات (۱۰۶ - ۱۱۶م)       | بقيدا      | ١ |
| ۳ سنوات (۱۲۰- ۱۲۳م)         | شمشون      | ۲ |
| ۱۲ سنة (۱۲۳ – ۱۲۱م)         | اسحاق      | ٣ |
| سنة (۱۵۰ - ۱۲۵م)            | ابراهام    | ٤ |
| ۱۱ سنة (۱۲۵ - ۱۸۱م)         | نوح        | ٥ |
| ۷ سنوات (۱۸۶ - ۱۹۱م)        | هابیل      | ٦ |
| ۲۵ سنة (۱۹۱ - ۲۱۲م)         | عبيد مشيحا | ٧ |
| ۲۳ سنة (۲۱٦ - ۲۹۹م)         | حيران      | ٨ |
| ١٥ سنة (٢٤٩ - ٢٥٤م)         | شحلوبا     | ٩ |
| ۱۸ سنة (۲۵۶ - ۲۷۲م)(۱)      | احادابوي   |   |

وعلى السياق نفسه تمضي الرواية المسيحية والمصادر السريانية اذ اعتبره المستشرق الالماني ادوارد قائلة بان مارأدي ومار ماري<sup>(ه)</sup> كانا أول مبعوثين بشرا بالمسيحية الى مدينة كرخ بيث سلوخ والمناطق المحيطة بها(١).

وكان أدي شير يستند في رواياته على تاريخ اربيل لمشيحا زخا، وهذا التاريخ قد نشر لأول مرة عام ۱۹۰۷ على يد الفونس منكنا(۷) بعنوان تاريخ اربيل Choroniqued Arbele الذي حاول انتحال اسم مشيحا زخا لهذا المؤلف استناداً على قول المؤرخ ١٩٢٩ – ١٩٣١. أ. السرياني عبد يشوع الصوباوي في فهرسه، ان لمشيحا زخا تاريخاً كنسياً صحيحاً (^)، وقد اثار هذا الكتاب ابدى شكوكه واعتراضاته في قيمة النص التاريخي ضجة كبيرة في اوساط الباحثين والمهتمين بالمخطوطات وضعفه (١٠٠)، وسانده في ذلك اليسوعي اورتيزدي اوربينا

ساخو Edward Sachau مصدراً مهماً للتعرف على صفحات غامضة من تاريخ السيحية بصورة عامة وكنيسة المشرق بصورة خاصة، وقام بترجمة المانية له عام ١٩١٥، بينما قام فرانس زوريل بترجمة لاتينية له، وقام المطران بطرس عزيز بترجمة عربية له نشرها على صفحات مجلة النجم التي كانت تصدر في الموصل باشراف المطران سليمان الصائغ في السنوات

P.Paul Peeters غير ان الاب بول بيترس

المتحامل على منكنا والنص الذي نشره، بينما دافع اليسوعي الاخر مسينا عن منكنا (")، وللخروج من هذا المأزق قام عالم المخطوطات (اسفالج) بامتحان الخط على المخطوطة موضوعة البحث واستنتج بانها حديثة العهد، ثم حسم المؤرخ الدومنيكي الشهير (جان موريس فييه) الموضوع في بحث نشره عام ١٩٦٧ حصيلته: «انه لا يمكن الاعتماد على هذا النص كمصدر تاريخي لأننا لا نستطيع ان نميز الفقرات الاصلية والمنحولة الا على ضوء مصادر اخرى، لذا من الافضل الاستغناء عنه وكأنه غير موجود (").

ومما تجدر الاشارة اليه ان النقاد في اعتراضهم على النص المنشور لتاريخ مشيحا زخا توصلوا الى ان المخطوطة الاصلية التي باعها منكنا عام ١٩٢٧ الى مكتبة برلين (وسجلت تحت رقم ٣١٢٦) بمبلغ ٣٥٠٠ فرنك ليست قديمة العهد، بل حديثة كتبها القس اوراها شكوانا الالقوشي (١٨٥١ - ١٩٣١) واجرى عليها محاولة تزوير باشباعها من دخان تنور، حسبما توصل اليها الخبير في المخطوطات اسفالج. كما ان القس اوراها شكوانا اعترف لصديق له بأن منكنا علمه الطريقة التي يمكن فيها أن تبدو المخطوطة قديمة(١٣). واستناداً الى التفاصيل التي جمعها المؤرخ الكنسي الدومنيكاني فييه Fiey لم يعثر احد على مخطوطة (اقرور) القديمة التي زعم منكنا بأنه توصل اليها(١٠). وهنا يتساءل الباحث الكلداني العراقي يوسف حبي، لماذا لجأ القس منكنا الى هذه الحيلة: عملية تلفيق واضافة الى النص الاصلي؟ وفي معرض الجواب يؤكد بان النقاد توصلوا الى أن غرض منكنا ليس المادة بقدر ما هو تفنيد مزاعم المتسرينين المحدثين (يقصد بهم المستشرقين)(٥١)، الذين فندوا الاساطير والحكايات

السريانية التي تؤكد الانتشار المبكر للمسيحية في بلاد ما بين النهرين وايران على ايدي الرسل أو تلاميذهم، وتجعل من الاعمال المنسوبة لتوما ومارأدي وماري مجرد قصص وحكايات اكثر منها شواهد تاريخية.

وللتوفيق بين هده الآراء المتناقضة بين كتاب الكنيسة وبين المستشرقين، يبدو ان المسيحية قد تغلغت في شمال بلاد ما بين النهرين قادمة من مدينة الرها(١٦)، حيث وصلت طلائعها الى اقليم حدياب (ادیابین) وبیث کرمای وبعدها وصلت الی ما وراء جبال كوردستان (زاكروس)، وبمرور الزمن تحول العديد من سكان هذه المناطق الى المسيحية فتكونت مجتمعات ومستوطنات مسيحية صغيرة لم يكن لها شأن في نهاية الدولة البرثية (الاشكانية) وبداية ظهور الدولة الساسانية، ويؤكد المستشرق الالماني ارثر كريستنسن الى هذه الناحية بقوله: «والخرافة تجعل سانت توما (مارتوما) مبشراً في اارثيا وفي اعمال توماس المنتحلة نجد انه سار برسالته حتى بلاد الهند، ولكن هذه الاعمال ليست صحيحة من الناحية التاريخية»(۱۱)، وعندما يتطرق الى الدور السياسي المزعوم الذي لعبه المسيحيون في الدولة الثارثية نراه يقول: «بانه لم يكن للنصارى اي دور سياسي ايام الاشكانيين... وان رتبة جاثليق لم توجد في عهد الاشكانيين»(١١)، في الوقت الذي يشير المطران أدي شير بان الرسول ماري اخذ «يطوف في بلاد حدياب وكركوك... حتى وفاته في المداين سنة ٨٢م. وكان قد اقام في المشرق ثلاث وثلاثين سنة فاسس هناك كرسي الفطركية في المداين (المدائن- سلمان باك)، وصار هو أول الاساقفة على (كرسى الفطركية)(١٩).

وقد عاش نصاری ایران وبلاد ما بین النهرین

وكوردستان في سلام ما دامت اعدادهم قليلة، وافكارهم التي يحملونها لا تؤثر في الخط العام للدولة الساسانية، ولكن الموقف تغير في بداية القرن الرابع الميلادي حين اصدر الامبراطور الروماني فسطنطين (Costantin) (٣٠٦-٣٠٦م) مرسوم ميلان الشهير في سنة ٣١٣ معترفاً بالمسيحية كاحدى الديانات المصرح باعتناقها داخل الامبراطورية الرومانية (٢٠٠) فكان على المسيحيين داخل الامبراطورية الفارسية الساسانية ان يتحملوا نتيجة هذا العمل لأن الدولة الساسانية اعتبرتهم بمثابة عملاء (الرتل الخامس) للدولة الرومانية(٢١). ومما زاد من تفاقم هذه المشكلة ان ارمينيا الدولة الحدودية بين فارس وبيزنطة قد تنصرت مع اعلان الملك تيريدات الثالث Tradt III تنصر ارمينيا رسمياً في عام ٣٠١ او ٣١٤م(٢٢)، ومما يؤيد هذا القول تلك الرسالة التي وجهها الملك الفارسي شابور الثاني (٣٠٩-٣٧٩م) الى أمراء ألارمن بقوله: «عندما تعلمون بامرنا هذا نحن الآلهة الاخرين وهو في الدرج الذي بعثناه اليكم، فعليكم ان تقبضوا على سيمون رئيس النزاريين، ولا تطلقوه ما لم يرقم هذه الوثيقة ويقبل ان يجمع جزية وغرامة مضاعفين يؤيدها الينا عن كل النزاريين الذين يعيشون في بلاد قداستنا والذين يسكنون اراضينا، لأنا نحن الآلهة الاخرين ليس لنا غير متاعب الحرب وهم ليس لهم غير الراحة واللذات! انهم يسكنون بلادنا ويشاركون قيصر، عدونا المشاعر(٢٣٠).

وبمرور الزمن زادت التجمعات المسيحية في الذي كان قد احتفظ باسمه الكوردي ومعناه صديق النطقة واصبحوا يشكلون مجتمعات محددة داخل الملك<sup>(٠٠)</sup> وقد انتخب جاثليقا، ولكن أمره افتضح فقبض الامبراطورية الساسانية، وانتقلت عدوى الخلافات عليه الفرس مع مائة وثمانية وعشرين اسقفاً وراهباً اللاهوتية التي سادت الكنيسة المسيحية فكان المذهب النسطوري صنوف التعذيب، وعندما لم يرجعوا عن معتقدهم المنوفستى هو المذهب النافس للمذهب النسطوري

السائد داخل اراضي الامبراطورية الساسانية.

وقد كانت هذه الحوادث مقدمة لأول اضطهاد وقع على المسيحيين عامة والكورد المسيحيين خاصة ابتداءً من سنة ٣٣٩م حتى وفاة الملك شابور الثاني عام ٣٧٩م التي اطلقت عليها المصادر السريانية (الاضطهاد الاربعيني)(١٤٠) لشدته وضراوته والمدة التي استغرقها، يشير الاب البيرابونا الى هذه الناحية بقوله: «ويعجز القلم عن ماعاناه المسيحيون في تلك الفترات العصيبة والتضحيات الجسام التي قدموها في سبيل ايمانهم. وكثيرون منهم لم يذكر التاريخ اسمائهم، وغيرهم عديدون لم يزودنا التاريخ عنهم الا النز القليل من العلومات(٥٠٠).

وقد اكد المستشرق الالماني الاستاذ في جامعة كوبنهاكن الدانماركية وقوع الاضطهاد على المسيحيين الكورد بقوله: «وقد وقع الاضطهاد خاصة في الولايات الشمالية والشرقية وفي المناطق المتآخمة للامبراطورية الرومانية [كوردستان تركيا]. كان هناك مقاتل ومذابح كما كان هناك تشريد. وفي سنة ٢٦٣م نفي تسعة الاف مسيحي مع الاسقف هيليودور من قلعة فنك(٢١) في بزابدة الى خوارزم(٢١) بعد ثورة(٢٨).

ومن جهة اخرى فقد تطرقت المصادر السريانية الى كثير من المسيحيين الكورد وغير الكورد من الذين لاقوا حتفهم ايام الاضطهاد الفارسي، وقد حافظ قسم منهم على أسمائهم الكوردية رغم تبوئهم مراكز عليا في السلم الكهنوتي المسيحي كالجاثليق(٢١) شاهدوست الذي كان قد احتفظ باسمه الكوردي ومعناه صديق الملك(٢٠) وقد انتخب جاثليقا، ولكن أمره افتضح فقبض عليه الفرس مع مائة وثمانية وعشرين اسقفاً وراهباً وسجنوهم خمسة اشهر تعرضوا خلالها الى أقسى صنوف التعذيب، وعندما لم يرجعوا عن معتقدهم

قتل منهم مرزبان المدائن مائة وعشرين شخصا، المؤرخ الايراني حسن بيرينا والمؤرخ الالماني كريستنسن وارسل الى الملك شابور الثاني بالجاثليق شاهدوست ومن بقي معه، فلاطفه شابور في الكلام ليدخله في الزرادشتية، ولما ابى هو واصحابه فتلوا في اليوم رسمي حتى ذلك الوفت، وكانت الشعوب التابعة لأيران العشرين من شهر شباط سنة ٣٤٢م(٢٦).

> وفي السنوات الاولى لحكم الملك الفارسي بهرام الخامس (٤٢٠-٤٣٨م) قتل مير شابور وفيروز والكاتب يعقوب (٢٣)، اما ناثنيال الشهرزوري فقد درس في نصيبين واهتم بدراسة التفسير، وقد سجنه الملك كسرى الثاني (٥٩٠-٢٦٨م) ست سنوات قبل ٦٢٨م، ثم فتله لأن الجماعة التي كانت بأمرته طردوا فائداً فارسيا من المدينة بحجة هدمه لكنيستها.

> وسبق للملك الفارسي شابور الثاني ان امر باعدام الكاهن مار ايثالاها النوهدري في امارة حدياب عام ٣٥٨م بعد ثباته على مبدئه، وقد بنى دير تخليدا لذكراه في منطقة نوهدرا (دهوك) لايزال شامخاً(٣٠).

وكان نرساي الملفان سباقاً في كتابة مقالة تخص اضطهادات الفرس الساسانيين للمسيحيين الكورد وغيرهم في عهد الملك شابور الثاني الذي استمر حكمه سبعين عاما، حاول خلالها ان يستأصل شفة المسيحية من مملكته والتي اصبحت تشكل خطورة كبيرة على عبادة النار الزرادشتية، وقد الحق نرساي بتلك المقالة انشودة هي حوار بين الملك شابور الثاني وشهداء المسيحية<sup>(٢٢)</sup>.

### الصراع الزرادشتي المسيحي وانعكاسه علـــى الاوضاع في المنطقة الكــوردية

يشير العديد من الكتاب المحدثين الى ان الزرادشتية أصبحت الديانة الرسمة للامبراطوريات الثلاث

أشارا الى هذه الناحية بالقول ان الساسانيون اتخذوا من الزرادشتية دينا رسميا لأيران ولم يكن لها دين حرة في اعتناق الدين الذي يقبله كل شعب منها(٢٥).

ومنذ ان تولى اردشير الاول (٢٢٤ - ٢٤١م) عرش الدولة امر الهربدان هربد تنسر بجمع النصوص المبعثرة من الآقيستا الاشكانية التي سبق وان جمعها الملك الاشكاني ولغاش الاول (٥١-٨٧م)(٢٦)، وبكتابة نص واحد منها، ثم اجيز هذا النص واعتبر كتاباً مقدساً (۲۷).

ومهما يكن من امر فان الملوك الساسانيون لم يهتموا في بادئ الامر بالدين المسيحي الذي ابتدأ بالتغلغل داخل الاقاليم الايرانية شيئاً فشيئاً كما ذكرنا آنفا، ولكن عندما طلب الملك شابور الثاني (٣٠٩-٣٧٩م) من الدولة الرومانية استرداد الولايات التى كانت الدولة الساسانية في عهد ملكها نرسى (٢٩٣-٢٠٠٣م) قد سلمتها لهم(٢٨)، بدأت الحرب وتغيرت سياسته تجاه رعاياها المسيحيين وابتدأت حملة الاضطهادات كما بينا، واستمر المسيحيون في المقاومة نتيجة ايمانهم القوي واستبسالهم في الدفاع عن مبدأهم وعدم خضوعهم لعبادة الشمس والنار، رغم انها تنقذهم من العذاب والموت. وهكذا استمرت الامور تجري على هذا المنوال الى ان جاء الملك الساساني يزكرد الاول (٣٩٩-٤٢٠م) الذي احسن معاملة المسيحيين ولذلك عرف لدى رجال الدين الزرادشتي بالاثيم، ففي عصره اقيمت الكنائس للمسيحيين واعتنقت أسر كثيرة الدين المسيحي(٢٩)، غير ان المشاكل السابقة عادت تواجه المسيحيين، ولكن زاد الاحمينية والثرثية (الاشكانية) والساسانية، غير ان بعد ذلك التجرؤ على رجال الدين المسيحي، ويحمل

كريستنسن ذلك المسيحيين بقوله: «ذلك انهم عتو [اي المسيحيين] وتحدوا الرأي العام حتى لم يكن مفر من مقابلة الشر بمثله. ففي مدينة هرمزد- اردشير بخوزستان (عربستان الحالية) تجرأ احد القساوسة واسمه هاشو على ان يهدم باذن صريح او ضمني من الاسقف (عُبدا) بيت نار قريب من الكنيسة النصرانية. وقد قبض على القسيس والاسقف وغيرهما.. وارسلوا جميعا الى المدائن. وقد سأل الملك نفسه عُبدا فنفى كل اتفاق جنائي، ولكن هاشو اعترف انه هو خرب بيت النار هذا ثم فاه هذا الاعتراف بالفاظ عدائية فيها اساءة الى الدين الزرادشتي، وحينئذ امر الملك عُبدا باعادة بناء المعبد، ولكنه رفض الامر باصرار فحكم عليه وقتل، وقد اشار المؤرخ الديني تيودورت بسلوك هذا الاسقف الذي اصر على خطته، بالرغم من اعتباره هدم العبد عملا بعيدا عن الحكمة<sup>(٤٠)</sup>.

وكان جل الصراع الفكري بين الزرادشتية المسيحية يخفى وراءه مصالح الطبقة الساسانية الحاكمة التى تدعمها طبقة رجال الدين الزرادشت من الموبدان والمغان والهرابذة وبين مصالح الطبقات الاخرى الذين وجدوا في تعاليم المسيحية وغيرها من الديانات والمذاهب المعارضة كالمانوية والمزدكية سبلاً للخلاص من تسلط الطبقات الحاكمة وجورها، لذا فلا عدوا ان تعاون الجانبان الدولة والدين ضد المعارضين، لاسيما وانهما توأمان حسب قول مؤسس الدولة اردشير(١٤). ولكن حكم الزمن والتطور بدأ ينخر في الزرادشتية ويقلل من عنفوانها، وهذا ما يتجلى واضحا في عهد الملك كسرى انوشروان (٥٣١-٥٧٩م) الذي بدأ في مطلع حكمه متعصباً للزرادشتية(٢١)، لكنه كان

الدين الزرادشتية وبين الاساقفة المسيحيين، كما انه من جانب اخر شجع العلوم والفلسفة وبلغ الامر من اضطراب موقع الزرادشتية حتى ارتد عنها بعض رجالاتها العظماء مثل (الموبدان موبد بزر جمهر)، وكان الذين تركوا الزرادشتية ابدوا اضطرابات وقلقا قادهم الى طريق تشاؤمي في نظرتهم الى الحياة والواقع يبدو ذلك واضحاً في حال الفيلسوف الايراني ورجل الدين الزرادشتي (برزوية) من خلال الاسطر التي كتبها حول حال الديانة الزرادشتية والمكانة التي وصلتها في نفوس هؤلاء المفكرين: «فلما وقع ذلك في نفسي اشتبه على امر الدين. اما كتب الطب فلم اجد فيها لشيء من الاديان ذكرا يدلني على اهدائها واصوبها.. واما الملل فكثيرة ليس منها شيء الا وهو على ثلاثة اصناف قوم ورثوا دينهم عن آبائهم واخرون اكرهوا عليه حتى ولجوفيه واخرون يتبعون الدنيا وكلهم يزعم انه على صواب ومبتدأ الامر ومنتهاه وما سوى ذلك؟(٢٠).

ومن مؤشرات ضعف الزرادشتية في اواخر ايام الدولة الساسانية انتشار المسيحية في ايران وازدهار كنائسها واسقفياتها، حتى لقب ملك الفرس كسرى الثاني ابرويز (٥٩٠-٦٢٨م) بالملك النصراني بسبب تشجيعه اياهم ومنحهم الحرية الكاملة('').

وقد كادت المسيحية ان تنتصر في ايران على عهد الملك كسرى ابرويز اكثر من أي وقت اخر، ودخل في المسيحية عدد كثير من اقرباء الملك الذين لم يكونو الا ايرانيين اقحاح، كما واضطر كسرى ابرويز ان يلتجيء الى خصمه القوي الملك البيزنطي موريكيوس اثر انقلاب القائد الساساني الشهير بهرام ضوبين عليه، ولكن الملك البيزنطى موريكيوس استطاع من مشجعي المناظرات الفكرية والدينية بين رجال ارجاع كسرى ابرويز الى عرشه فلذلك يقال بانه

القسطنطينية.

الذي كان قد تزوج من الاميرة البيزنطية ماريا يواجه اشكاليات عديدة، فاكثرية المصادر تتحدث وأغرم بالمسيحية اليعقوبية شيرين التي اصبحت ملكة البلاط فيما بعد<sup>(۵)</sup>. ولكنه اي كسرى ابرويز اتخذ اجراءات مشددة تجاه المسيحية بعد الانتصارات التي احرزها الملك البيزنطي هرقل (٦١٠-١٤١م) وتمكنه من الاستيلاء على معبد بيت نار آذركشناسب واحراقه واطفاء نيرانه انتقاما لانتزاع كسرى ابرويز الصليب الكوردية. المقدس من بيت المقدس سنة ٦١٤م وارساله الئ العاصمة طيسفون(٢١) وعلى اية حال يخلص احد المؤرخين الى القول بحيث نستطيع القول بانه لو لم يأت الاسلام الى ايران لكانت المسيحية تعم جميع نواحي هذا البلد، ولكن زرادشت قد تحطم على يد المسيحية، كما ان الدينين المانوي والمزدكى اللذين ظهرا في اواسط ايران كانا يعدان مناوئين شديدين لدين زرادشت، ولهذا فان الزرادشتيين كانوا يضمرون له (للدين المسيحي) حقداً شديداً، ولهذا ايضاً كان الزرادشتيون يعادون المانويين والمزدكيين اكثر من المسلمين، وكثيرا ما نرى في التاريخ ان رجال الدين الزرادشت يساعدون المسلمين على المانوبيين والمزدكيين، ومن ناحية اخرى نرى ان المسيحين في ايران كانوا يقدمون المسلمين على الزرادشتيين وذلك على اثر المذابح العامة التي تعرضوا لها على يد الزرادشتيين(٢٠٠).

### الاديرة والكنائس في كوردستان

قد مال الى المسيحية منذ ان كان هناك في العاصمة الاديرة والكنائس المسيحية، وقلة معابد النار الزرادشتية وتحديداً في غرب وأواسط كوردستان، وعلى اية حال قلم بفرح الموابدة برجوع كسرى وهذه تجعل الباحث المتخصص في التاريخ الكوردي عن زرادشتية الكورد وانها الديانة الرئيسية لهم قبل الفتح الاسلامي لبلادهم، بعكس المسيحية التي لم يؤمن بها الا قلة قليلة من الكورد، في الوقت التي تتحدث المصادر المسيحية وحتى الاسلامية عن وجود عدد كبير من الاديةر والصوامع في المناطق الجبلية

وقد اجرى الباحث نظرة على الواقع الجغرافي للمناطق غير الكوردية التي كانت الزرادشتية هي الديانة السائدة فيها مثل: اقليم فارس وخوزستان (عربستان)، وكيف انها حافظت على عدد كبير من معابد النار فيها حتى الفتح الاسلامي لها لحقبة طويلة، بعكس المناطق الكوردية (١٤٠ التي تكاد تخلو منها ماعدا اجزاء من اقليم الجبال واذربيجان اي تحديدا شرق وشمال شرق كوردستان حيث لا تتجاوز عدد معابد النار المجوسية اصابع اليدين.

فياترى اين ذهبت هذه العابد؟، هل ان السيحية التى القت بظلالها على الاجزاء الغربية الشمالية والوسطى من كوردستان اكتسحت الزرادشتية في طريقها لنشر المسيحية في ربوع ايران وبقية اجزاء اسيا الوسطى (٤٩) هذا مالا تسعفنا به المصادر، وللخروج من هذا الاشكال يعتقد الباحث بان الاجابة على هذه التساؤلات لا تخرج عن عدة احتمالات:

اولاً: ان كثيراً من هذه الاديرة بنيت على هناك ظاهرة ملفتة للنظر عند دراسة الواقع انقاض معابد زرادشتية ازيلت بعد الفتح الاسلامي الجغرافي والتاريخي للمنطقة الكوردية وهي كثرة في المنطقة الكوردية، وكان الدافع الى ذلك هو أن

واسعة من جانب السلطات الفارسية الساسانية بفعل شكاوى رجال الدين الزرادشت، جاءتهم الفرصة السانحة للانتقام ورد الصاع صاعين، فطالبوا من المسلمين الفاتحين بحكم علاقتهم الخاصة لهم كأديان سماوية بازالة هذه المعابد التي تقدس النار، فلما ازيلت بنوا أديرتهم وصوامعهم على انقاضها، وهم أي المسيحيين أزالوا معابد نار عديدة حتى ايام قوة وجبروت الدولة الساسانية نظرا لقوة ايمانهم وثباتهم على مبدئهم وعدم اهتمامهم بالموت، يتجلى ذلك في استخفافهم برجال الدين الزرادشت عبدة النار والشمس<sup>(۵۰)</sup>. فكيف وقد ازيلت الامبراطورية الفارسية الساسانية التى كانت الزرادشتية الديانة الرسمية لها والدليل على ذلك ان أنقاض معبد مجوسي قديم كما جاء ذلك في كتاب حسب المصادر المسيحية والاسلامية:

المسيحيين بسبب تعرضهم الى اضطهادات وملاحقات (مانكيش) لمؤلفه الدكتور عبدالله مرقص رابي. ثانياً: حاول المسيحيون الهروب بدينهم والالتجاء الى الجبال هرباً من الظلم والبطش الساساني، وعلى اثرها انشأوا اديرة وصوامع للعبادة، فلا غرو ان كانت حصة المنطقة الكوردية وغاليبها أراض جبلية من العدد الكبير من هذه الاديرة والقلايا.

ثالثا: ان المسيحيون من طائفة النساطرة بحكم علاقتهم السيئة مع الكنيسة البيزنطية (الملكانية) التى مقرها القسطنطينة والذين اعتبروا مهرطقين حسب قرارات مجمع افسس عام ٤٣١م، لذا فروا بمعتقداتهم الى المنطقة الكوردية التي كانت تتوسط بين الدولتين الساسانية والبيزنطية، استفادة من طوبوغرافية اراضيها الوعرة وكثرة تضاريسها الجبلية، فانشأوا اديرتهم وصوامعهم فيها(٥١) وفيما يلي كنيسة مار كوركيس في قصبة مانكيش مبنية على قائمة باسماء الاديرة والكنائس في المنطقة الكوردية

| الملاحظات                                                                                                                                        | الموقع الجغرافي                                                                              | اسم الدير الجديد            | اسم الدير<br>القديم |   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|---------------------|---|
|                                                                                                                                                  | تقع على سفح جبل بيخير المشرف على الجهة<br>الشرقية من نهر دجلة قرب الحدود العراقية<br>السورية | ديربون                      | دير أبون            | ١ |
| استغل هذا الدير من قبل الارساليات<br>الكاثوليكية (الدومنيكانية الى<br>سنة19۲۹م)                                                                  | تقع في حصن الجبل الابيض قرب قرية فشفر او<br>في مدخل قرية شيزي شمال مدينة سميل.               | دیر ماقو (مار ایشو<br>عیاب) | دير مار يعقوب       | ۲ |
| مارایثاها کان احد رجال الدین<br>النصاری الذی اعدم من قبل الدولة<br>الفارسیة عام ۲۵۸م وله احتفال<br>سنوی فی فصل الربیع یقصده<br>نصاری منطقة دهوك. | يقع في مدخل مدينة دهوك مقابل رئاسة جامعة<br>دهوك                                             | دير بران (الكبش)            | دير مار ايثالاها    | ٣ |
| له احتفال سنوي في فصل الربيع<br>يقصده نصارى منطقة دهوك.                                                                                          | يقع في جنوب قرية مالطا (معلثايابالسريانية) على<br>بعد خمسة كيلومترات غرب مدينة دهوك.         | دير عبدا (عودا)             | دير الكلب           | ٤ |

 2008 (22) भगना स्मिन्ना प्रिम्

| يضم عدة اديرة يقام لها احتفال<br>سنوي في شهر نيسان من كل عام.                   | قرب ناحية فايدة جنوب مدينة دهوك                         | دير جندي                          | دير ماردانيال          | ٥  |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-----------------------------------|------------------------|----|
|                                                                                 | شمال شرق مدينة العمادية.                                | ديركوم (دير كاني)                 | دير مارقرياقوس         | ٦  |
|                                                                                 | ناحية مانكيش (الدوسكي)                                  | مارتوما                           | مارتوما                | ٧  |
|                                                                                 | تقع في السفح الثاني للجبل المقابل لناحية<br>مانكيش.     | ديركشنيك (دير<br>النساء)          | دیر کشنیك              | ٨  |
|                                                                                 | في قرية اينشكي الواقعة في سفح جبل متينا.                | دير الربان يوسف                   | - دير الربان<br>يوسف   | ٩  |
|                                                                                 | قرب قرية الداودية جنوب غرب قصبة بامرني في<br>وادي سبنة  | ديرصياري                          | دير صياري              | 1+ |
|                                                                                 | تقع في مدخل آلي ديرش عند سفح جبل كاره.                  | دیر مارساوا                       | دیر مارساوا            | "  |
|                                                                                 | تقع شمال قرية قصروك في منطقة السندي(زاخو)               | دیر مار صلیبا                     | دیر مار صلیبا          | 17 |
|                                                                                 | غربي قرية سناط قرب الحدود العراقية التركية              | دير مار سبريشوع<br>(الغاب الجميل) | ۱۳- دیر مار<br>سبریشوع | 14 |
| اقدم دير في منطقة برواري بالا.                                                  | فرية دوري شرق ناحية كاني ماسي                           | دیر مارکورکیس                     | دیر مار جرجیس          | 18 |
| يقام لها احتفال سنوي في فصل<br>الربيع.                                          | في قرية ارادن السفلى(نصارى) في سفح جبل<br>متينا.        | سلطان مادوخت                      | سلطان مادوخت           | 10 |
|                                                                                 | في كل دوري على الحدود العرافية التركية.                 | دیر مار قیوما                     | دير مار قيوما          | 17 |
|                                                                                 | ٥كم، غرب مضيق كلي زاخو في سهل السليفاني.                | دير الزعفران                      | دير عمر<br>الزعفران    | ۱۷ |
| من الاديرة الكبيرة المحفورة في الجبل                                            | يقع في سفح جبل القوش شمال شرق مدينة<br>الموصل           | دیر الریان<br>هرمزد               | دير الريان<br>هرمزد    | ٨  |
| هناك عدة اديرة تسمى بهذا الاسم<br>في مناطق: عنكاوه- خطاري-ميزي-<br>بيبوزي-خردس. | تقع في عدة مناطق في كوردستان العراق.                    | دير اشموني                        | دير اشموني             | 19 |
| من الاديرة الشهورة ولها تاريخ حافل<br>في تخريج عدد كبير من الرهبان.             | تقع في قرية خربة الواقعة خلف سلسلة جبل<br>عقرة.         | دير بيث عابي                      | دير بيث عابي           | ۲٠ |
|                                                                                 | تقع في الجبل المشرف على مدينة نصيبين في كوردستان تركيا. | دير الازل                         | دير مار اوجين          | 71 |

| 77 | دير الجودي          | دير ال <i>جو</i> دي            | تقع على بعد حوالي ٣٠كم شمال شرق مدينة<br>جزيرة ابن عمر.            | هذا الدير مبني في الحقيقة على الجبل الذي استقرت عليه سفينة نوح عليه السلام فوق قرية الثمانين. |
|----|---------------------|--------------------------------|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 77 | دیر عمر احویشا      | احويشا                         | قرب مدينة سعرد (سيرت) في كوردستان تركيا                            | وتفسير احويشا بالسريانية الحبيس<br>اي الراهب الحبوس في سبيل الله.                             |
| 37 | دير برقوما          | دير برقوما                     | قرب مدينة ميافاقين في كوردستان تركيا.                              | سكنه الرهبان الكلدان الى الحرب العالمية الاولى.                                               |
| 70 | دير لاشوم           | داقوق                          | قرب مدينة داقوق جنوب كركوك.                                        |                                                                                               |
| 77 | دير بيث طوري        | دير بيث طوري<br>(منطقة الجبال) | يقع في سهل دينارتا خلف عقرة.                                       |                                                                                               |
| 77 | دیر مار عبد<br>یشوع | دیر مار عبد یشوع               | تقع جميعها في منطقة نحلة(نهلة) التابعة لقضاء<br>عقرة.              |                                                                                               |
| ۲۸ | دیر باسکا           | دیر باسکا                      |                                                                    |                                                                                               |
| 79 | دير مارتوما         | دير مارتوما                    |                                                                    |                                                                                               |
| ٣٠ | دیر مارمتی          | دیر مارمتی                     | تقع في سفح جبل مقلوب شرق مدينة الموصل.                             | وهو خاصة بالطائفة السريانية الارثوذكس(اليعاقبة).                                              |
| ٣١ | دیر ماربهنام        | دیر ماربهنام                   | تقع جميعها في الجبال القريبة من مدينة ماردين<br>في كوردستان تركيا. |                                                                                               |
| ٣٢ | ديرمار يعقوب        | ديرماريعقوب                    |                                                                    |                                                                                               |
| 77 | دير مار عززائيل     | دير مار عززائيل                |                                                                    |                                                                                               |
| 37 | دير قرتمين          | دير قرتمين                     | تقع شرق مدينة مديات في طور عابدين في<br>كوردستان تركيا.            |                                                                                               |
| 70 | دير القطرة          | دير الناطق                     | تقع في الجبل المطل على مدينة نصيبين.                               |                                                                                               |
| 77 | دير الصليب          | دير الصليب                     | يقع قرب مدينة حسنكيفا في كوردستان تركيا.                           |                                                                                               |
| 77 | دير مار قرياقس      | دير مار قرياقس                 | قرب قرية زرجل في منطقة ديار بكر.                                   |                                                                                               |
| ۳۸ | دير قنفرت           | دير قنفرت                      | في ظاهر مدينة ديار بكر.                                            | وهذا الدير سمي باسم ايليا النبي                                                               |
| ٣٩ | دير مار دانيال      | دیر مار دانیال                 | يقع في جبل المتينة شمال غرب قرية دركة في<br>منطقة ماردين.          |                                                                                               |
| ٤٠ | دير باعوث           | دير باعوث                      | جوار مدينة خربوت في كوردستان تركيا.                                |                                                                                               |

التي تقع في منطقة الجليل شمال فلسطين المحلية، وفيها كنيسة مقدسة لدى المسيحيين تدعى بـ كنيسة البشارة تعد مع مثيلاتها كنيسة المهد في بيت لحم وكنيسة القيامة في القدس احدى اقدس الاماكن لدى مسيحيى العالم قاطبة.

- وتطوراتها من نشأتها الى القرن الرابع الهجري، بيروت ترجمة جرجيس فتح الله، السويد). دار الطليعة الطبعة الاولى ١٩٩٧، ص٢٧.
  - السريانيين، ولد في شقلاوة عام ١٨٦٧م، تخرج من المعهد الكهنوتي في الموصل عام ١٨٨٩، انتخب مطرانا المرجع السابق، ص١٢-١١ لأبرشية سعرد في كوردستان تركيا، فتل بيد الجيش العثماني في ١٧ حزيران ١٩١٥ اثناء حوادث الحرب العالمية الاولى. ينظر (مجلة الفكر المسيحي، الموصل، العدد ٢٦٧-٢٦٨، -تشرين الاول) ١٩٩١.
    - (٤) تاريخ كلدو واثور، بيروت ١٩١٣، ج٢ ص١-١٤.
    - (٥) مراد كامل: تاريخ الادب السرياني من نشأته حتى العهد الحاضر، القاهرة، ٦٣
    - (٦) الفونس منكنا: ولد منكنا في ١٨٧٨ في قرية شرانش العليا( شمال مدينة زاخو)، دخل عام١٨٩١ معهد الاباء الدومنيكان في الموصل، وتعلم عدة لغات فيها، عين مديراً لدائرة اللغات الشرقية في مكتبة رايلاندز في مانشستر، وقصد الشرق ١٩٢٤-١٩٢٩ الافتناء المخططات لها وقد عد بين كبار جامعي المخطوطات العربية السريانية، اثار جدلاً ولغطاً واسماً في نشره بعض المخطوطات او انتحاله لها مثل مواعظ (مايمر) فرسانی وتحدیداً نص برحد بشایا، أو تاریخ اربیل ضمن سلسلة مصادر سريانية عام ١٩٠٧ نقلاً عن

- (١) مدينة الناصرة احدى المدن الفلسطينية مجموعة منكنا التي نشر منها عام ١٩٢٥ الوثيقة المنسوبة الى فيليكسينوس من (منسبج)، حيث شكك الباحث بول بيترز بالوثيقة في مقالة قصيرة نافيا صحتها، لكنه على اية حال كان له شأن كبير في المحافل العلمية الاوربية وكان يرد على المستشرقين بكل قوة، توفى عام ١٩٣٧. انظر (الاب الفونس منكنا، فاتحة (٢) سلوى بالحاج صالح- العايب: المسيحية العربية انتشار المسيحية في اواسط اسيا والشرق الاقصى،
- (٧) يوسف حبى: التواريخ السريانية، مجلة (٣) أدي شير: احد اعلام الكنيسة والادب المجمع العلمي العراقي، هيئة اللغة السريانية، بغداد ١٩٨١-١٩٨١، المجلد السادس، ص٤٢-٤٣؛ الفونس منكنا:
- (٨) ارثر كريستنسن: ايران في عهد الساسانيين، ترجمة يحيى الخشاب، القاهرة مطبعة لجنة التأليف، ١٩٥٧، ص٦٨؛ يوسف حبى: التواريخ السريانية، ص٤٢ (٩) يوسف حبى: كنيسة المشرق، بغداد ١٩٨٩،
  - ص۱۰۲-۱۰۲
- (١٠) ومما يجدر ذكره ان البطريرك الكلداني مار عمانوئيل الثاني، طلب من الاباء الدومنيكان ايقاف طبع الكتاب، وبعدها اتفق مع منكنا على ان ينشر الكتاب في اوربا شريطة ان تحذف من طبعته في الشرق جملة ازعجت البطريرك، تمس مار ماري. (انظر: الفونس منكنا، المرجع السابق، ص١٦، في الوقت نفسه اشاد (القس البطريرك فيما بعد) بولص شيخو بالكتاب في مقالة في مجلة النجم الموصلية عدد ٨-٩ لسنة ١٩٣٦. انظر (سامي بن خماس الصقار: امارة اربل في العصر العباسي ومؤرخها ابن المستوفي، الرياض، دار الشواف ١٤١٢ه- ١٩٩٢م)، ص١٧٦).
- (١١) الاب الفونس منكنا: فاتحة انتشار المسيحية

في اواسط آسيا، ص١٢.

- (١٢) حنافيي: مصادر كنيسة المشرق قبل الاسلام، مجلة بين النهرين، الموصل السنة الاولى العدد الثاني، نيسان ١٩٧٣، ص١٥٥، يوسف حبي: كنيسة المشرق، ص١٠٥-١٠٠.
- (١٣) يقصد بهم العلماء الناقدين الذين شككوا في بدايات انتشار المسيحية في القرن الاول وهم كل من دوفال، لابورت، فيليبس، لتنسيوس، تيكسرون... انظر (يوسف حبي: كنيسة المشرق، ص٨٩).
- (١٤) الرها: احدى مدن الجزيرة الفراتية الواقعة في شمال (بلاد مابين النهرين)، تقع على بعد ٤٠ كم الى الشمال الغربي من مدينة حران، اسمها باليونانية الى الشمال الغربي من مدينة حران، اسمها باليونانية اديسا Edesa وبالسريانية اورهي Urhoi ويسميها المسيحيون في المؤلفات السريانية (المدينة المباركة او المؤمنة)، وتعتبر عند المسيحية من المدن المقدسة، وقد حرف اسمها في القرن الخامس عشر الى اورفة ولازال: ينظر بهذا الصدد: (أ.ولفنسون: تاريخ اللغات السامية، بيروت، ص١٤٥-١٤٦؛ محمد عطية الابراشي: الاداب السامية، ص٥٧ هامش(١).
- (١٥) كريستنسن: ايران في عهد الساسانيين، ص٥٤.
  - (١٦) كريستنسن: المرجع السابق، ص٥٤.
- (١٧) أدي شير، ج٢ ص٢، وقد تعرض أدي شير الى نقد من قبل يوسف حبي، حيث اتهمه بالاعتماد على كتاب مزيف وهو تاريخ اربيل، فضلاً عن تحيزه للنساطرة الكلدان ضد اليعاقبة السريان، انظر (يوسف حبى: التواريخ السريانية، ص٦٢)
- (١٨) سعيد عبد الفتاح عاشور: اوروبا العصور في اللغتين الكوردية الوسطى، مكتبة الانجلو الحصرية، الطبقة السادسة، اللغوية بين اللغتين.
   ١٩٧٥، ص٣٩.

- (۱۹) كريستنسن: ايران في عهد الساسانيين، ص٥٤؛ طه باقر: تاريخ ايران القديم، جامعة بغداد، ۱۹۸۰، ص١٣٢
- (۲۰) مروان المدور: الارمن عبر التاريخ، ص۲۷۷؛ محمد امين زكي: خلاصة تاريخية لتاريخ الكورد وكوردستان منذ اقدم العصور، بغداد، ص۱۲۱
  - (۲۱) كريستنسن: المرجع السابق، ص٥٤
- (۲۲) البيرا ابونا: شهداء المشرق، بغداد ١٩٨٥، ج١ . ٨٥٠
- (۲۳) البيرا ابونا: المرجع نفسه، ج١ ص٨٥، الشابشتي: الديارات، تحقيق كوركيس عواد، بيروت ١٩٨٦ ص٨٦ الهامش.
- (٢٤) قلعة فنك: مدينة كوردية تقع على بعد (٢٤) شمال جزيرة ابن عمر الواقعة في كوردستان تركيا.
- (٢٥) خوارزم: منطقة تقع شمال شرق ايران على الساحل الشرقي لبحر قزوين يطلق عليها الاوربيون اسم اقليم باكتريا، تقع حالياً ضمن اراضي جمهورية تركمنستان.
- (٢٦) كريستنسن: المرجع السابق، ص ٢٥٤-٢٥٥.

(٢٧) الجاثليق: لفظ يوناني معناه العمومي، والمراد

- به الرئيس الاعلى للنصارى في ايام الملوك الساسانيين.
- ينظر (ابو الفرج الاصفهاني: الديارات، تحقيق جليل العطية لندن دار رياض الريس، ص٢٦٢؛ يقابله في وقتنا البطريرك.
- (٢٨) يحتمل ان يكون شاهدوست فارسياً لأن العنى في اللغتين الكوردية والفارسية متشابهان للقرابة اللغوية بين اللغتين.
  - (۲۹) مراد كامل: تاريخ الادب السرياني، ص٦٤.

- (٣٠) مراد كامل: المرجع نفسه، ص١١٧.
- (٣١) مراد كامل: المرجع نفسه، ص٢١١.
- (٣٢) البير ابونا: شهداء المشرق، ج ص٣٢-٣٥٣؛ ولايزال هذا الدير ماثلاً للعيان في مدخل مدينة دهوك في الوقت الحاضر يقع على تل على الجهة اليسرى من القادم الى دهوك مقابل بناية رئاسة جامعة دهوك، وله عيد سنوي يقصده مسيحيو دهوك والمناطق المجاورة تحت اسم عيد (شير)؛ ولزيد من المعلومات ينظر: افرام فضيل البهرو: مار ايثالاها النوهدري، دهوك مطبعة خبات،٢٠٠٠م.
- (٣٣) بشير توما: مدرسة الرها مجلة المجمع العلمي العراقي، الهيئة السريانية، ج٦، ص٢٨٢.
- (٣٤) نرساي الملفان: ولد نرساي عام ٣٩٩٩ في قرية عين دولبي (دلب الحالية) القريبة من قرية مالطا (معلثايا في المصارد المسيحية والاسلامية) الواقعة على بعد عدة كيلومترات من مركز محافظة دهوك، وبعد ان تلقى العلوم في مدرسة قريبة من قريته ارسله عمه الراهب عما نوئيل الى الرها ليدرس في مدارسها الشهيرة حيث انتخب فيما بعد مديراً لها خلفاً لقيورا الذي توفي، وقد مات نرساي عن عمر يناهز ١٠٤ سنوات سنة ٣٠٥م ينظر (مراد كامل: تاريخ الادب السرياني، ص١٥٨؛ بشير متي توما: مدرسة الرها، مجلة المجمع العلمي العراقي الهيئة السريانية، المجلد السادس ص١٨٠؛ ومن الجدير ذكره ان اسم نرساي يشابه اسم الملك الفارسي نرسي (٣٢٠-٣٠٣م) ويقصد به الكلب الذكر كعلامة على الوفاء والقوة (الباحث).
  - (٣٥) ايران في العهد الساساني، ص١٢٩.
- (٣٦) حسن بيرنيا: تاريخ ايران القديم، ترجمة دهوك، يلاحظ بوضوح وجود دكة في الوسط كانت محمد نور الدين عبد المنعم والسباعي محمد محل النار المقدسة، وان الكهف مغطى بطريقة لا مجال

- السباعي، الفجالة الطبعة الثانية ١٤١٣ه- ١٩٩٢م ص٣١٠؛ كريستنسن: المرجع السابق، ص١٣٠٠.
  - (۳۷) طه باقر: تاریخ ایران القدیم، ص۱۰۵.
  - (۳۸) كريستنسن: المرجع السابق، ص ۱۳۰.
- (٣٩) حسن بيرنيا: المرجع السابق، ص ٣٢٢-٣٢٣.
  - (٤٠) المرجع نفسه، ص٣٢٣.
  - (٤١) ايران في العهد الساسانين، ص٢٥٨.
- (٤٢) يقول الشاعر الايراني الفردوسي بهذا الخصوص شعراً على لسان اردشير لولده شابور:

الدين والدولـــة فيـما ارى

كخيمة قائمة بالعماد

لا الدين دون الحكم يبقى ولا

حكم بلا دين يسود البلاد

- (٤٣) طه باقر: تاريخ ايران القديم، ص١٨٣.
  - (٤٤) المصدر نفسه، ص١٨٤.
  - (٤٥) طه باقر: المرجع السابق، ص١٨٤.
- (٤٦) رشید یاسمی: ایران درزمان ساسانیان (بالفارسیة)، ص٤٦٦.
- (٤٧) ا.ج.اربري: تراث فارس، ترجمة محمد كفافي وزملاؤه، مطبعة البابي الحلبي، مصر، ١٩٥٩، ص٥٠٠.
- (٤٨) رشید یاسمي: ایران درزمان ساسانیان، ص۲۹۰
- (٤٩) في الجبال المحيطة بمدينة دهوك من جهتها الشمالية والجنوبية هناك عدة كهوف كبيرة وواسعة يعتقد الباحث بانها كانت سابقاً للنار الزرادشتية او لعبادة آلهة ميثرا مثل كهف جوارستين (الاعمدة الربعة) الذي يقع في سفح كلي دهوك جنوب شرق سد دهوك، يلاحظ بوضوح وجود دكة في الوسط كانت محل النار المقدسة، وان الكهف مغطى بطريقة لا مجال

لدخول ضوء الشمس اليه، وهذا من الاركان المهمة في عواد بذيله الديارات لبرصوم؛ ابو الفرج الاصفهاني: الزرادشتية بخصوص النار المقدسة على اساس عدم الديارات، لندن دار رياض الريس للنشر، ص٦٢، تحقيق الاتصال ما بين النار المقداسة وضوء الشمس، والامر كذلك للكهوف الواقعة على سفوح جبل زاوة جنوب دهوك، والامر لاوال على دراسة وتدقيق.

(٥٠) هناك الكثير من المصادر المسيحية اشارت الى ص٢٥٨-٢٥٩، ٢٨١. وجود اديرة وكنائس في المنطقة الكوردية. ينظر: مجهول: التاريخ الصغير، ترجمة جاك اسحاق، ص٥٥ النسطورية وتوفر لها الحماية باعتبارها معارضة وما بعدها؛ ايليا برشينايا: تاريخ برشينايا، ترجمة يوسف حبى، ص١٠٣؛ توما المرجى: كتاب الرؤوساء، او مشاكل حدودية بينها وبين الدولة البيزنطية، ترجمة البير ابونا، ص٢٢؛ ادي شير: تاريخ كلدو وكانت تعتبر النسطورية المذهب الرئيسي لمسيحيي واثور، جا صه؛ افرام برصوم: الؤلؤ المنثور في الاداب الدولة الفارسية، الا ان جاء المنوفستيون (اصحاب والعلوم السريانية، ص٥١٤-٥١٧؛ اما بخصوص المصادر الاسلامية فلا ريب بأتى في مقدمتها: ابو الحسن على بن محمد الشابشتى: الديارات، بغداد مكتب المثنى ١٩٦٦م/١٣٨٦ه، ص١٩٠ وما بعدها ترجمة كوركيس

جليل العطية؛ ياقوت الحموي: معجم البلدان، بيروت دار صادر، ۲۹۰ ص۶۹۳-۵۶۳، مادة الدير.

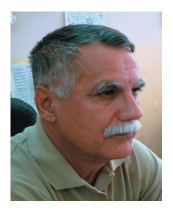
(٥١) كريستنسن: ايران في عهد الساسانيين،

كانت الدولة الفارسية الساسانية تساند الطائفة سياسية تشغلها في مصلحتها عند حدوث اي خلاف مذهب الطبيعة الواحدة) ونافسوا النساطرة في مناطق نفوذهم في الدولة الفارسية بدعم من محظية الملك الفارسي خسرو (كسرى الثاني أبرويز) الملكة شيرين التي كانت مسيحية على المذهب اليعقوبي.

> ربنيه ديكارت تأليف: كاوه جلال من مطبوعات دار سردم – ۲۰۰۸







### التقابلات في الادب المقارن

أ. د. ظاهر لطيف كريم د. نيان نوشيروان فؤاد قسم اللغة العربية/ كلية اللغات/ جامعة السليمانية

> عرف العسكري في الصناعتين المقابلة بانها «ايراد ثلاثة انواع: الكلام ثـم مقابلته بمثله في المعنى على جهة الموافقة الخالفة»(١).

> > ثم بين هذه المفردة اكثر بقوله «قد اجمع الناس على ان المقابلة في الكلام هي الجمع بين الشـيء وضده في جـزء من اجزاء الرسالة او الخطبـة او بيت من بيوت القصيدة مثل الجمع بين السواد او البياض والليل والنهار والحر والبرد»<sup>(۲)</sup>.

> > اما ابن رشيق فقد عرفها في العمدة بانها «مواجهة اللفظ بما يستحقه في الحكم والمقابلة بين التقسيم والطباق بما يوافقه وفي المخالف بما يخالفه واكثر ما تجىء المقابلة في الاضداد»<sup>(٣)</sup>.

بينما ابن الاثير في المثل السائر قسم المقابلة الي

١-مقابلة شيء بضده كالسواد والبياض ٢-مقابلة الشيء بشيء اخر ليس بينهما مناسبة بحال من الاحوال

٣-مقابلة الشيء بمثله وهي على ضربين:

أ- التقابل في اللفظ والمعنى

ب- التقابل في المعنى دون اللفظ<sup>(3)</sup>

اما صاحب جواهر البلاغة فقد عرفها بقوله «يؤتــى بمعنيــين متوافقــين او معـان متوافقة ثم يؤتي بما يقابل ذلك على الترتيب»(٥) وجون لاينز في «علم الدلالة» استخدم هذا المصطلح Antonymy بمعنى التخالف او التعاكس، اي ان المقابلة تعنى وجود لفظتين تحمل كل منهما عكس المعنى الذي تحمله

الاخرى(١).

ومن نقاد العرب المعاصرين الذين استخدموا وعرفوا هذا المصطلح هو محمد مفتاح في كتابه «دينامية النص: تنظير وانجاز».

حيث انه صنف التقابل الى:

-التقابلات التناقضية والتضادية: كالخوف والامن، الحياة والمات

-التقابلات التكاملية: كالروج والزوجة، الطفل والام

-التقابلات المرتبية: كالجميل والاجمل، الاصغر، المتوسط، الاكبر (٧)

ان الكاتب، هنا، لم يذكر اكثر، بل انه لم يطيل في حديثه ومدى تطبيقه على النصوص الادبية ولاسيما النصوص القصصية التي هي موضوع بحث الكاتب نفســه، الا اننا نريد في هذه الدراسة ان نحدد وظيفة كل من هـذه التقابـلات وتطبيقها على الشـعر وفي ضوء الدراسات المقارنة الحديثة لانها تعد من الادوات الشعرية التي تكشف حدود الشعر والشاعرية(^)

ومحتويات هذه العملية تشابه:

أ-نظريــة الجرجانى «الفصاحة ليسـت في الكلمة ولكنها في النظم»<sup>(٩)</sup>

ب-باطن الدلالة في مقابل ظاهرها: حيث ان الظاهر هو المعنى اما ما يتلو ذلك فهو معنى المعنى . ج-النص الذي يولد النص.

د-الناسخ والمنسوخ(١١)

فضــلا عن ذلك، في حالة وجــواد او حضور اكثر مـن دائرة في اطار النص الواحد، لابد من تقابل هذه الدوائر، سواء اكانت المقابلة (ضديــة او ترتيبية او تكاملية) . ومـن اجل تطبيق هذا المبدأ حددنا ثلاث الطبيعة والمرأة وهي تجربــة فنية تخضع في نظامها

قصائد من الشعر الانكليزي، الكردي، العربي.

القصيدة الاولى بعنوان: Loves philosophy القصيدة Shelley

-القصيدة الثانية بعنوان: ئافرةت و جواني «المرأة والجمال» لـ طؤران(۱۳)

-القصيدة الثالثة بعنوان: من اغانى الربيع لـ بدر شاكر السياب(١٤)

قبل ان نلج في تطبيق هذه القصائد الثلاثة، علينا ان نضع معيارا لكل واحــد من هذه التقابلات والذي يبين القيمة الوظيفية والجمالية في النصوص:

### التقابل المرتبى (المرتبية)

نقصد بهذا التقابل اقامة علاقات ترتيبية، تسلسلية متبادلة بين المادة الشعرية وبنائها وبين القضايا العامة للمعنى، يتعلق الاول بالظروف الخاصة لدخول الشعرية الى فضاء اوسع واجمل وهي النص الخاص وبحثه الداخلي عن الدلالية التي بفضلها يتوصل الشاعر الى ابراز الوظائف النفسية للمعانى في مختلف المستويات الدلالية والتاثرية والانفعالية والتخاطبية.

من هنا ان الفاعلية في النص الثاني لن تنفصل عـن المقايس الجمالية في النـص الاول وعندما تتغير وظيفة القصيدة بفعل نقلة متحركة جديدة فهذا لا يعنى سقوط العنصر الجمالي في الدائرة الاولى. اذ ان الوظيفة الثانية لاتنجح دون مراعاتها للنص الاول لان «البنية الجمالية تقوم على علاقات التوافق والتبايد»<sup>(۱۵)</sup>.

ان قصائد البحث الثلاث تتكون من دائرتين:

ويحركونها في فضاءات مختلفة دون تركيز على فضاء معين، مع ذلك فان جميع هذه الفضاءات تشكل لوحة رومانسية تتعانق بعضها ببعض، يقول شيلى:

The fountains mingle with the river
And the rivers with the ocean
The winds of Heanven mix for ever
With a sweet emotion

-----

See the mountains kiss high Heaven And the waves clasps one another

-----

And the sunlight clasps the earth And the moon beams kiss the sea

يقول گۆران:

به ئاسمانهوه ئهستێرهم ديوه به باخچهى بههار گوڵم چنيوه شهونمى درهخت له ڕووم پژاوه له زهرده چ زور كهل سهرنجم داوه پهلكهزێڕينهى پاش بارانى زوّر چهماوهتهوه بهرامبهر به خوّر

.....

خورهی قه لبهزی کهف زیوینی چهم له ههزار چهشنه پرشنگی ناو تهم (۱۸ یقول السیاب: حلم بافاق السرور

رسمته اجنحة الطيور وبشائر فوق الربى بين الخمائل، في الصدور ونسائم رقصت على

للتعبير عن ثنائيات الطبيعة والمرأة وتؤكد على تذوق جمالي خاضع لمظاهر الهندسـة الشعرية التي تهدف الى تحريــر الوعى نحو المفاهيم الانسـانية الشــاملة، لانه مهما تعــدت الدوائر والتي هي خاصية كل من شيلي وطؤران والسياب، يبقى الهدف واحدا عندهم الا وهـو البحث عن الافاق الانسـانية. من هنا تبين، انهم لم ينقلوا الطبيعة كما هو متدوال عند معظم شعراء عصرهم او قبلهم، وانما كانوا يهتمون بالناظر ويخلدونها في ذاكرتهم ثـم في اوقات معينة يطلقون العنان لخيالهم كي يساعد على كتابه قصيدة بوضع كل شيء في محله بعد المرور بحالة من العواطف والانفعال والتأثير فتحول المشهد ليس مشهدا منقولا عن الطبيعة فحسب وانما تحوير الطبيعة بخيال وابداع. لان هناك من يرى بان بين الطبيعة والمرأة فضاءات زمنية بعيدة (١١١)، الا ان شعراؤنا شيلي، طؤران، السياب- استطاعوا ان يقطعوا بالطبيعة مسافات ليقربوها الى المرأة وان يجعل من الطبيعة ادوات تعبيريــة لاتختلـف عن ادوات شــكل المرأة، بل اكثـر من هدف فان دائرة الطبيعــة هي مفتاح الذي ينطلق منه شعراؤنا نحو العالم، ذلك ان الاشكال الانسانية والاحاسيس التي تحيط بها تأخذ عندهم تفسيرا خاصا نابعا من وعيهم. لذا علينا ان نؤكد بان الموضوعات التي شغلت شعراءنا في اعمالهم الشعرية كانت ذات ارتباط عميق بالطبيعة والمرأة فالاولى هي المؤثر الاول في التحرك نحو الابداع وهي النبع الانساني الذي يشكل فيه الانسانية العنصر الاساس فالابداع عندهم لايتم فقط بالحس المباشر ورسم المرأة بل لابد لهم من امتزاج الطبيعة بالمرأة. نرى بوضوح ان شيلي وطؤران والسياب يبدأون بوصف الطبيعة

زهر الجنائن والغدير وفراشة قد روحت عن زهرة الحقل النضير تعلو وتهبط في الرياض كانه نغم الحبور الفجر يبني في الندى وكنا جميلا في الزهور

وهذا هو مبدأ مهم للبحث عن المبدأ الثاني —المرأة-اذ بدون مبدأ الطبيعة لايستطيع الشاعر ان يصل الى الحقيقة الجمالية للمرأة بدليل قولهم

What are all these kissings worth If thon kiss not me (19)

> ئەمانە ھەموو جوانن، شيرينن رۆشن كەرەوەى شەقامى ژينن(۲۰۰ بەلام تەبىعەت ھەرگىزاو ھەرگىز بی رووناکییه بی بزهی ئازیز (۲۱) فلنبن من قبلاتنا للحب عشا في الثغور

من هنا، أن الطبيعة، التي تكشف بشفافتيها وحيوتها واستمراريتها جمال المرأة التى تقع خلف جماليات الطبيعة، بمثابة مرتبة للوصول الى حقيقة الحياة بما فيها المرأة وهي مرتبية القصيدة كما تتضح في هذه المعادلة:

المرتبيــة = اوصــاف الدائــرة الاولى (الطبيعــة، الجميل) ٢ = اوصاف الدائرة الثانية (المرأة، الاجمل) = مرتبية القصيدة.

عدد اوصاف الطبيعة في قصيدة شيلي هو ثمانية (٨) ٢ = ٦٤ (المرأة = مرتبية القصيدة) .

(١٠) ٢ = ١٠٠ (المرأة = مرتبية القصيدة) . عدد اوصاف الطبيعة في قصيدة السياب هو ستة (٦) ٢ = ٣٦ (المرأة = مرتبية القصيدة).

#### التقابل الضدي

يقول دي سوسير انه (لاتوجد في اللغة سوى الفروق)(٢٢) ومفهوم الفرق هنا، كما بينه جون كوهن «يتضمن مفهوم النقيض» (٢٣) الا اننا بهذا التقابل هو تمرد الدائرة الثانية على الدائرة الاولى وذلك بفعل قوة الدائـرة الثانية وقيمتها الضروريــة اذ ان المرأة بالنسبة لهم شيء جميل: لون، رشاقة، حب، انوثة، براءة، فضيلة، تعويض عن القيمة الاجتماعية الغائبة، الامومة، الحنين، وانها مصدر ومكوناتها تغنى الشعراء المبدعين لأكتشاف خفاياها والشاعر الذي يهمل هذا المصدر لن يتعرف على اساس معين لتجربته الشعرية الخلاقة. فالتمرد هنا بالاساس هو تمرد الشاعر ضد الطبيعة من اجل المرأة وراح يوسع مخيلته ويغنيها بصور المرأة، اي ان الشعراء امثال شيلي، طؤران والسياب، استفادوا من رسومات و اوصاف الطبيعة كوسيلة تعبيرية لكنهم لم يجعلوا من تلك الوسائل قضية اساسية لان هذه الوسيلة وان كانت جزءا من اساس بئتهم الا انها قادرة على ان تمنحهم وسيلة اخرى لاعطاء النتائج الخلاقة. فتمرد هؤلاء ليس فقط التمرد على الطبيعة بل ضد الاساليب والانماط السائدة من اجل البحث عن البديل الذي يمنح المخيلة مجالا اعتمدها الشعر السائد. والهدف من هذا هو الاشارة الى ان كل دائرة بنفسها تكون شكلا واحدا من المعرفة، وهي في الواقع مغامرة هؤلاء الشعراء لاعطاء عدد اوصاف الطبيعة في قصيدة طؤران هو عشرة للتائج واقع اخسر واعمق وهو المسرأة. فالمرأة عندهم

هي تعبيرية وليست انطباعية، تعبيرية لانها تكشف عـن حالة داخليــة خاصة بمجمــل انطباعاتهم عن الموضــوع، وهذا مايفصح عـن تعاطفهم مع نظامهم الفكــري في فهم حالتهم العاطفية مع المرأة وكشــفهم عن وثائق خاصة بقدســية المــرأة وروحها فضلا عن الهدف الاساســي بخلق رؤية جماليــة وابداعية. لهذا يظهــر بوضوح الانعــكاس الاجتماعــي في قصائدهم وانهــم في هذا المجال بطرق خفيــة، قد اعطوا ذاتهم حرية سمحت لهم بالتعبير عن ذلك الموضوع.

ومن خلال هذا الاسلوب العبر، نلاحظ بحثهم المستمر عن فردوسهم المفقود -المرأة- وان فكرة قلقهم ليست فصيرة في هلذا المجال، بل بلدات منذ ريعان شبابهم الى وقاتهم وان هذا القلق، عندهم، يعني معرفة دلالاتهم الانسانية والفنية وتكشف، في الوقت نفسه، عن وثيقة لروح الانسان وواقع المرحلة.

لنرى اين حصل هذا التمرد:

ففي قصيدة «Loves philosophy» يقول شيلي: What are all thess kissings worth If thun kiss not me

و في قصيدة نافرهت و جواني «المرأة والجمال» يقول گۆران:

> بەلام تەبىعەت ھەرگىزاو ھەرگىز بىّ رووناكىيە بىّ بزەى ئازيز

اکثر من ذلك، ان تمرد طؤران يبدو واضحا عندما يقارن جمال المرأة بجمال الطبيعة ويقول:
كام ئهستيرهى گهش، كام گونّى كيّوى
ئاله وهك كولّمى، گوّى مهمكى! ليّوى
كام رهشى ئهگا به رهشى چاوى
برژانگى، بروّى، ئهگريجهى خاوى

كام بهرزى جوانه وهك بهرزى بالآى كام تيشك ئهگاته تيشكى نيّو نيگاى(٢٠) ففي قصيدة «من اغاني الربيع» يقول السياب: فلنبن من قبلاتنا للحب عشا في الثغور

ان نظام الضدية ناتج من نظام المرتبية، وكما رأينا من خلال المعادلة المرتبية بان عداد اوصاف الدائرة الثانية (المرأة) اكثر بصورة مضاعفة عن عدد اوصاف الدائرة الدائرة الاولى (الطبيعة)، وان عدد اوصاف الدائرة الاولى اقل من عدد اوصاف الدائرة الثانية بصورة مضاعفة، وهذا الامر يؤدي الى وجود صفتان ضديتان مصاعفة، وهذا الامر يؤدي الى وجود صفتان ضديتان بصورة داخلية، اي بين الاكثر والاقل. وبمعنى أدق، فان الاساس هو (س) = مواصفات الطبيعة و (س) ٢ عواصفات المرأة التي تشكل تمردا على (س) من ناحية الكيف والكم لان تغيير الكم يؤدي الى تغيير الكيف.

### التقابل التكاملي

نقصد بالتكاملية اقامة علاقات عضوية، تاثرية، جمالية، بصورة واعية او غير واعية، بين الدائرتين من اجل توسيع المنظورات والحضور المشترك والوصول الى صياغة فكرية عما يمكن ان يشكل بنية مجموع النص. اذ ان هناك صلة تاريخية، اسطورية، ميتافيزيقية وفلسفية بين الطبيعة والمرأة، وكلتاهما تتضمن جماليات ومظاهر من نوع مشترك، مثلا ان الطبيعة تهتم بجمالها من خلال اوصافها المعبرة بخيالات متحركة مليئة بالانفعالات والهندسة البنائية والمرأة تتميز بالحركة الشخصية القوية المؤثرية ذاتيا ونفسيا وفكريا واجتماعيا. لهذا ان هناك التحاق كبيرا

بين جسم الطبيعة والمرأة. فالمظهر العام -في مثل هذه القصائد- يمثل وحدة لا انفصال بين كلياتها واجزائها، وطالما ان الطبيعة منذ اقدم العصور مصدر وحي للشعراء (٢٥) وانهم عالجوها باساليب متنوعة تبعا لفلسفتهم وعقيدتهم، فانها ليست في الجسم الخارجي وحده، وانما هي اصلا في تفاعل الشعراء واحاسيسهم مع موضوعات اخرى كالمرأة مثلا. وتفاعل الشعراء امثال شيلي، طؤران والسياب مع الطبيعة والمرأة، بطريقة شعورية او لاشعورية، يبقى في نفسيتهم اثارا مختفية تكون لها قيمتها -ايجابية او سلبية-وتختلط بدوافعهم المسابهة وحاجاتهم المستركة. لهذا انه ليس من السـهل التميز بين الطبيعة والمرأة والادعاء بان احد التعبيرين افضل من الاخر وذلك لان هناك عوامل كثيرة تؤثر في هذا التفصيل وربما تكون بعضها سايكولوجية والاخرى سوسيولوجية وفكرية.. من هنا، علينا ان نقول، بان الطبيعة في نظر شعرائنا -شيلى، طؤران، السياب- لم تكن مجرد اجسام تصور وانما عناصر بنوا بها فكرتهم وعبروا بها عن انفعالهم وهي مساحات متراكمة تدرك فيها صورة للمرأة لان الطبيعة لها قدرة على ادارك مستوى معين من النظام واذا استخدم الشاعر عدسته الشعرية ادرك تفاصيل اكثر في تعبير غير مظهري. فشعراؤنا لم ينظروا الى الطبيعة نظرة ثابتة فهم يتفاعلون باحساسيهم ومشاعرهم معها ويأخذون ويعطونها بقدر حاجاتهم اليها وحسب نوع هذه الحاجة. والمرأة، ف يجانب اخر، تتفاقــل مع الطبيعة تتحــرك حوافزها جميعا ومن بينها قوتها، شحصيتها، كيانها، عظمتها، وجمالها وهذا التفاعل هوالذي مانسيمه تكاملا وان الوجود الحقيقي

والتكامل التي تشكل دائرتين متعادلتين تمام التعادل ذات اوصاف واشكاليات تعبيرية فكرية. ينشأ التكامل في قصائد شعراءنا باضافة المساحة الاولى (الطبيعة) الى المساحة الثانية (المرأة) ونفرض، حسب الهندسة التجريدية، ان المساحة الاولى بشكل مربع والمساحة الثانية ايضا بشكل مربع وان طول ضلع المربع ن = الثانية ايضا بشكل مربع وان طول ضلع المربع ن عساحة المربع = (طول الضلع)

مساحة المربع الاول = س  $\times$  س = س  $^{'}$  المساحة المربع الثاني = س  $\times$  س = س  $^{'}$  المساحة الكلية التكاملية = س  $^{'}$  + س  $^{'}$  =  $^{'}$  =  $^{'}$ 

واكثر من هذا، ان نظام التكاملية ايضا ناتج من نظام الضدية، اذ ان النص الادبي، بصورة عامة، لا يكتمل الا بالصراع او الاضداد بين الشخصيات والصور والمواقف.. على سبيل المثال، ان جمالية المرأة لاتتضح الا بفعل وفضل جمالية الطبيعة رغم ان هناك صراع بين الاثنين، وهكذا الحال بالنسبة الى جميع الثنائيات الضدية كالخير والشر، الليل والنهار...

### استنتاجات

في السطور الانفة من دراستنا توصلنا الى نتائج نذكرها بأختصار:

ا- هناك تقارب شعري فكري، ثقافي انساني بين الاداب المختلفة بصورة عامة والاداب الثلاثة: الانكليزي، الكردي، والعربي بصورة خاصة بغض النظر عن عملية التأثير والتأشير واختلاف البيئة والثقافة والبعد المكانى والزماني.

بينها قوتها، شحصيتها، كيانها، عظمتها، وجمالها وهذا حدرة لشعراء شيلي، طؤران والسياب على التفاعل هوالذي مانسيمه تكاملا وان الوجود الحقيقي توظيف دائرتين في داخل نص واحد وتقابلها بشكل في القصائد المذكورة سابقا هو في عملية التفاعل ترتيبي او ضدي او تكاملي.

في محبة عذبة

انظري الجبال تلثم السماء العالية

والامواج تتعانق

ونور الشمس يحتضن الارض

واشعة القمر تقبل البحر

 ۱۸- ترجمة الابيات: منقولة من: عبدالله طؤران-الاثار الشعرية ترجمة وتقديم: (الدكتور عزالدين مصطفى رسول)

شاهدت الانجم في كبد السماء

وجنيت الورد من جنان الربيع

واخضل وجهى باندا الشجر

وتأملت شعاع الاصيل

بارقا في الذرى الشامخات

كم شهدت قوس قزح، ينحنى امام الشمس البازغة

بعد انهمار المطر..

يتابع خرير الشلال الفضي المزبد، المتدفق في الوديان وخيوط ملونة، هي الوف تلمع في ثنايا الضباب

١٩-ترجمة البيت:

ماذا تساوي كل هذه القبلات

اذا لم تقبليني انت؟

- بامكان القصيدة ان تنتهي عند هذا البيت دون اللجؤ الى الابيات الاخرى التي تخص التفاصيل الدقيقة للمرأة وهذا بخلاف شيلي والسياب، اذ انهما خصصا بيتا واحدا للمرأة في نهاية القصيدة دون التفاصيل، مع هذا، اننا نرى، بان هناك وراء استخدام طؤران لهذا الاسلوب مبررات اهمها:

١-ان طـؤران في هـذا المضمار: وكبقية الشـعراء

٣- وضعنا تعريفا مع معادلة لكل واحد من التقابلات الثلاثة: المرتبية، الضدية، التكاملية وحاولنا تطبيق هذه التقابلات في ان واحد عن ثلاثة نصوص شعرية مختلفة من الادب الانكليزي، الكردي والعربي.

### الهوامش:

١-العسكري: ٣٢٨

٢-المصدر نفسه: ٢٩٧

٣-ابن رشيق: العمدة ١٤/٢

٤-ابن الاثير: المثل السائر ٢٨٠/٢ ومابعدها

٥-احمد الهاشمى: ٣٢٤

٦-جون لاينز: ١١١ وانظر ايضا احمد الجنابي: ١٣

٧-محمد مفتاح: ١٦٣

۸-رومان یاکبسون: ۱۰

٩-الجرجاني: دلائل الاعجاز: ٤٠٣

١٠-عبدالله الغدامي: ٤٠

١١-المصدر نفسه: ١٦٣

TAE : C.F. Smith-IT

۱۳-دیوان طؤران: ۹-۱۰

١٤-ديوان السياب: المجلد الثانى: ١٩٨-١٩٨

١٥- وائل بركات: ١٤

าง-เจา :Fredrick Garber-งา

١٧-ترجمة الابيات: (منقولة من: الرومانتيكية في الادب الانجليــزي: ترجمة عبدالوهاب محمد ومحمد على زيد)

الينابيع تختلط بالنهر

والانهار بالمحيط

ورياح السماء تمتزح ابدا

الشرقيين، يميل الى التفاصيل الدقيقة للوصول الى غايته الاساسية وهذا هو اسلوب الشرقيين للكتابة كما بينه البلاغيون في الاساليب الادبية والخطابية وموضوع الاطناب.

٢-يبد، ان گوران، في هذه القصيدة، بجانب تأثره بالشعر الانكليزي، كان متاثرا بقصائد الشاعر الكردي مولـوي (١٨٠٦-١٨٨٦) وبخاصـة في اوصـاف الطبيعة وتفاصيلها.

٣-ان گــوران، عندمــا تأثــر بقصيــدة الشــاعر الانكليزي شيلي بعنوان Loves philosoply لم يقتنع بالصورة النهائية لهذه القصيدة، بل اراد ان يفصل ويزيد في حجم جمالية المرأة نتيجة تعلقه وحبه الشديد بها ومن ثم اراد ان يجسد المرأة الكردية البابي الحلبي واولاده، ١٩٣٩. في مخيلة القصيدة. اما السياب نتيجة تأثره المباشر بالشعر الاوروبي بصورة عامة وقصيدة شيلي هنا بصورة خاصة فنرى انه انهى قصيدته بدون زيادة او نقصان كما في قصيدة شيلي:

> ٢١-ترجمة الابيات: (منقولة من ترجمة الدكتور عزالدین مصطفی رسول)

> > حلوة كل هذه الاشياء

وهى تنير طريق الحياة

ولكن الطبيعة تخلو ابدا

من النور، ان غابت عنها بسمة الحبيبة.

۲۲-دي سوسور: ۱۳۹

۲۳-جان کوهین: ٤١

٢٤-ترجمة الابيات: (منقولة من ترجمة الدكتور عزالدین مصطفی رسول)

فاي نجوم زاهية واي ازهار برية؟

تضاهى حمرة خديها وحلمتيها وشفتيها؟

واي سواد يضاهي سواد عينها؟ واهدابها وحاجيها وشعرها المرسل؟ واي علياء ابهي من شموخ قامتها؟ واي شعاع يقارب شعاع الطرف منها؟ Frederick Groberl ۱۹۳-۱۹٤ -۲۵ ورینیــة ويلك ١١٢-١١٥-١٢٣.

### المصادر المراجع:

-ابن الاثير، المثل السائر في ادب الكاتب والشاعر، لابي الفتح ضياء الدين نصرالله بن محمد عبدالكريم المعروف بأبن الاثير الموصيل. تحقيق: محمد محى الدين عبدالحميد. شـركة مكتبة ومطبعة مصطفى

-احمـد الجمابي، ظاهرة التقابـل في علم الدلالة مجلة اداب المستنصرية العدد ١٠/ ١٩٨٤

-احمد الهاشمي، جواهر البلاغة دار الفكر- لبنان، 1992

-جان كوهين (Jean cohen): اللغة العليا النظرية الشعرية المجلس الاعلى للثقافة، ١٩٩٥

-جون لاينز، علم الدلالة، ترجمة مجيد الماشطة، مطبعة جامعة البصرة ١٩٨٠

-دي سوسـور: علم اللغة العام، ترجمة د. يوئيل يوسف عزيز، دار افاق عربية، ١٩٨٥

-ديوان السياب: المجلد الثاني دار العودة بيروت، 1975

-ديــوان گۆران، ســەرجەمى بەرھەمــى گۆران-بەرگى يەكەم كۆكردنـــەوەى محەمەدى مەلا كەريم چایخانه کۆری زانیاری عیراق- بهغدا، ۱۹۸۰ -ابن رشيق، العمدة في صناعة الشعر ونقده، لابي

للنشر، ۱۹۹

2008 (22) 444 (4)41 64)4

-مصطفى بدوي، الرومانتيكية في الادب الانكليزي، ترجمة عبدالوهاب محمد المسيري ومحمد -رينيــة ويلــك، مفاهيم نقديــة، ترجمة محمد على، راجعه مصطفى بدوي ومحمود محمود، مؤسسة سجل العرب، ١٩٦٤

-ابو الهلال العسكري، الصناعتين، الكتابة والشعر لابي هلال الحسن بن عبدالله بن سهل العسكري، الطبعة (٢)، مطبعة محمج على صبيح، مصر

-وائل بركات، مفهومات في بنية النص- مجموعة مقالات مترجمة، دار مهد للطباعة والنشــر والتوزيع،

1-C.F. Smith, The Poets Sphere. A. Wheaton, Great Britain, 1978.

1-Frederick Garber, Irony, Comparative literature, vol- xxlx No. 3 University of oregojn U.S.A, Summer 1977.

على الحسن بن رشيق القيرواني، التدقيق السيد محمد الطبعة الثانية، المركز الثقافي العربي، ١٩٩٠ بدرالدين النعساني الحلبي، الطبعة الاولى

مطبعة السعادة مصر، ١٩٠٧

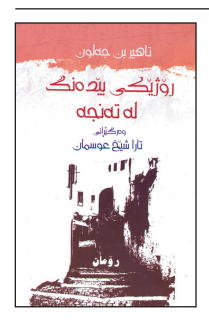
عصفور، الكويت، ١٩٨٧

-سالم الحمداني، مذاهب الادب الغربي ومظاهرها في الادب العربي الحديث، وزارة التعليم العالي والبحث العلمي، جامعة الموصل، ١٩٨٩

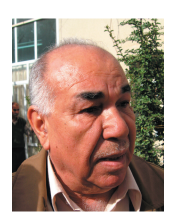
-عبدالقاهر الجرجاني، دلائل الاعجاز، تصحيح وتعليق: محمد رشيد رضا، دار المعرفة بيروت، ١٩٧٨ -عبدالله طؤران، الاثار الشعرية الكاملة ترجمة الطبعة الاولى، ١٩٩٦ وتقديم د. عزالدين مصطفى رسول شركة المعرفة

> -عبدالله محمد الغدامي، المشاكل والاختلاف قراءة في النظرية النقدية العربية وبحث في الشبيه المختلف، المركز، المركز الثقافي العربي، ١٩٩٤

-محمد مفتاح، ديناميــة النص (تنظير وانجاز)،



يوم صامت في طنجة رواية: طاهر بن جلون ترجمة: تارا شيخ عثمان من مطبوعات صحيفة جاودير - ٢٠٠٨



# التكرار والتقاطع السردي سيامند هادي إنموذجا

ناجح المعموري

تميزت قصة (رحيل الأم الكبرى في الثلاثاء) بتعدد دالة على تباين الأزمنة واختلاف وسائط التفكير والتعبير، لكننا وبسهولة نستطيع الإشارة الى أن القصة اهتمت كثيرا ً بالمخزونات الحكائية المتبادلة بين الجدة وحفيدها وبين الحفيد الآخر أيضاً، حيث سرديات ذات تخيلات شعبية موروثة، وصارت إرثاءً أضاء السرد رمزية ما يعنيه الماضي ودلالة المحفوظات ثقافياً حقق نوعاً من التواصل وقبول المجتمعيات بها الخاصة بالجدة وموجوداتها البسيطة، لكنها ـ الجدة - كانت أكثر انشغالا ً بها ولا تستطيع الحياة بمعزل عنها وبعيدا ً عن تصوراتها التي أنتجت تخيلات ذلك باعتبارها رمزاً دوراً مركزياً واتسعت دلالتها الأمومية الماضي، الذي لا يمكن لنا التعامل معه إلا عبر الجدة بوصفها وسيطا ً لمراحل اجتماعية وثقافية، لكنها ـ المراحل ـ ظلت خارج حاضر الحفيد المنشغل بالآتي وبمستقبل يريده هو ولا تريده الجدة، انشغالات كما تمكن النص من الإمساك بذاكرة رمزية شفافة الحفيد بالشباك المطل على زقاق ضيق تنطوي على

شخوصها وامتداد تاريخية السرد طويلا، بحيث كان زمنها ممتدأ ومتداخلا، واتسعت القصة منفتحة على تنوعات حكائية فريبة جدا ً من المرويات التي هي تداولاً. وكانت الجدة الرامزة بشكل واضح هي المحور السردي الذي صاغ البنية الفنية للقصة، ولعبت الجدة وانفتح تاريخها كثيرا ً وامتد طويلا ً بحيث تحولت الجدة في القصة الى تاريخ عائلي وعاشت وتعرفت على ثلاثة أجيال كانت هي محورهم ومركزهم الأمومي،



تخيلاته لما يريد من الأيام الآتية.

عمره وتكوناته الثقافية، لذا كان مهموما ً للغاية بتنظيف الشباك، لأنه النافذة المطلة على الزقاق/ المكان الحاضن لتصوراته هو ومن بعد والده، كذلك وينطوي التعبير لترسم المعنى الإنساني للتطلع والتأمل، وترقب ما يجري وما يحتمل أن يكون. وعلى الرغم من تلك الشعرية الرمزية التي اختصرت المعنى الذي يريده القاص، أطاح بذلك منزلقا ً نحو التقرير (وفي لحظة سماعه النبأ أحس بذلك الضياع ثانيةً ، وبعد برهة من

وفجأة جمع خيوط المستقبل ومع التفاتة سريعة لماض ٍ ذاب في حاضره، ربما لا يفهم ذلك السر، فكلما انقطع تأمله للمستقبل يذكر يوم رحيل جدته).

ويفضى الاهتمام بالشباك نحو كشوف مرتبطة بتكونات الحفيد الثقافية والفكرية المغايرة كليا عن محيط الجدة ومساعيها، وكرست القصة بوضوح نوعا ً من الصراع الكامن تحت السطح من خلال نداءات الجدة وإلحاحها بالحفاظ على موروثها الحياتي وممتلكاتها البسيطة المتعامل وإياها، باعتبارها ذاكرة الماضى وعلاقات الجدة والأماكن الكثيرة التي صاغت تلك الذاكرة وحافظت على خزين ساهمت المرويات ببلورة إطاره العام، وتجاهل الحفيد لتوسلاتها المتكررة في الانتباه لأشيائها، كاشف مجال أمومي وجدت فيه كل الامتداد الزمني والتاريخ الاجتماعي لتكونات العائلة، لأن الأشياء مخزوناتها وذاكرتها وهي دالة على التحولات الكثيرة التي عرفتها الجدة ولم يكشف عنها النص وظلت إفضاءات شعرية للقص. وكشفت تفاصيل السرد مجالاً وشكل الشباك لديه بؤرة سردية، يتبدى عبرها صراعياً سببه التباين الزمني بين الطرفين، حيث كان ومن خلالها تكون هذا الحفيد الذي لم تحدد القصة الحفيد يتعامل مع تاريخ جدته ومحفوظاتها بالكامل باعتبارها زيادات ومهملات لا فائدة فيها ومنها، والتباين واضح بين مجالين اجتماعيين وثقافيين والصراع حتمى بينهما، وكل مجال كاشف عن روح المرحلة تاريخياً، لذا على دلالة رمزية شفافة تفضى بالتأويل نحو شعرية تعمق الاختلاف وتكرس خلاف واضح وعمقا معاً بنية الصراع السردي ـ ولم يكتف الحفيد بذلك بل عبر عن خلافه معها بوضوح تام بسبب انتماءه لمجال آخر كما قلنا (كانت جدته في خلاف مع حفيدها لأنه كان يضيع منها الأشياء المحببة اليها) الإشارة هنا مكتفية، بدلالة تكرس قطعية تبادلية وتضاد تواصلي، كل منهما حاول تفهم النبأ، تنفس عميقاً وانقطع عن تنظيف الشباك، تجسيد دنيويته من خلال رموز وشفرات زاحمها كثيرا التقرير الذي أخلُ تماما ً بإيقاع التعبيرية الشعرية ويصعد أحيانا ً التقرير ويتلاشى وسط انفتاح الفضاء الرمزي البسيط، الذي يبدو متكررا ً في السرديات العراقية والعربية.

وعل الرغم من مشاكساته الكثيرة وتحفظها عليه، لم تستطع الحياة إلا بواسطته، أنها ترى فيه امتدادا طويلاً لها، وتريد منه أن يتحول راوياً لها وعنها، لكنه غير مقتنع بذلك.

وتصطف الدنيوية كما وصفها ادوارد سعيد لتشغل فضاءً في السرد ويتداخل صوت الحفيد الأول/ الأب مع ولده وتمثل هذا الاتساع السردي في تنوعات الاستذكار والاستعادة ومع كل تنوعها وتباينها البسيط لم تغادر وحدة الحكاية وتمركزها الواضح الدال على تاريخانية كاشفة عن توصيفات مجتمعية، هي بعض من نتاج الجماعة التخيلية والتى سعت العائلة/ الجماعة للحفاظ على موروثها المخيالي والذي كانت الجدة مرآة له، موروث متنوع ولكنها. الجماعة/ العائلة ـ قد أغلقت نافذتها على الماضى بعد وفاة الجدة، وتناست أو هكذا حاولت القصة الإشارة لذلك أحيانا " (بعد موت الجدة كانت ذكرياتها تلاحقه لحظة بلحظة، كان يتحسر دوماً، لأنه لم يتمكن من الحفاظ على المتلكات ولم يعرف كيف وفي طرفة عين، ضاعت كل تلك المتلكات). ومع كل ذلك لم يحسم السرد ثنائية العلاقة الجدلية بين المجالات الثقافية والاجتماعية، لأن فعاليتها الثقافية ـ والدنيوية والماضى ـ باقية وهي مكونة لذاكرة مجتمعية طويلة الأمد. وحاولت القصة على الرغم من حسم الصراع نحو المستقبل الإشارة لبقاء الماضي عبر تخيلات الأب وأوهامه بوجود الجدة في الغرفة، وهو فعلا ً وجود ذاكرتي/ وثقافي وليس

حضورا ً فيزيائيا ً (بعد موت جدته لم يكن يتوقع، بأنه كلما دخل ابنه رأى خيال جدته وهي تخرج من الغرفة، وحينما يقف في الغرفة كان يرى أشياء وحاجات جدته مبعثرة كما كانت جدته قبل موتها). وتضمنت القصة لإشارة صريحة لمكونات الماضي وموروثاته المهيمنة) تذهب لزيارة المشايخ والأماكن ألقدسة. وكانت ترى بأن في زيارتها لتلك الأماكن خيرا يكثيرا ً وفي كل مرة، تطلب من حفيدها أن يرافقها لكنه لم يكن يحب ذلك وكان يقول لها ((جدتي إن ذهبت بى للسينما فسآتى معك)).

الحاضر الوسيط بين الماضى البعيد والمستقبل أيضا هو بنية التشكل الجديد في الحياة والعلاقات الثقافية، مثلما هو بؤرة دالة على التغيير المؤكد باعتبارها حتمية قادمة، ولكنها ليست سهلة التحقق، وللمقدس هيمنة واضحة في ثقافة الماضي والحاضر، لكن الحفيد بذرة الآتي والمختلف، حتى آنية الحفيد وحاضره ارتبط بوضوح مع حلم التجدد والحداثة المعبر عنها عبر شفرة الميكانو التي اختصرت تماما ً طموحات الكورد الجديدة. وتشف القصة أيضاً عن روح المرحلة أو العصر كما قال هيغل المتمثلة بالصراع الثقافي والاجتماعي والسياسي العنيف بين التقليد والسلفية وبين التجديد والتحديث والانفتاح على العقل وحرية الرأي، والتفكير وعبرت الوظائف الشعرية للسرد عن ذلك، في لحظة تناوب الأب بعد الابن في تنظيف الشباك ويظل الموت شاهدا ً على ثنائية الحياة، لكن المأساة أكثر تبديا ً في قصص سيامند هادي واتضح أكثر إقحاما على ضوابط السردية عندما انفتح الراوي أكثر ليضع حدا تراجيديا ً لحياة الابن.

(وعندما كان مشغولا ً بتنظيف شباك الغرفة

فجأة دخلت نفس المرأة التي أخبرته بالموت وكانت أمسية ثلاثاء أيضاً. وقطعت خيوط خياله. وبنفس متقطعة أخبرته نبأ موت أبنه).

الثلاثاء يوم الفجائع وحدوثها لا يتم إلا فيه وتحديدا ً في المساء من ذلك اليوم. ابتدأ الاستهلال في الثلاثاء وهو اليوم الذي ماتت فيه الجدة وأيضا مات فيه الابن وتحول هذا اليوم الى جزء من ذاكرة فجائعية، ليس في قصة (رحيل الأم الكبيرة في الثلاثاء) فقط وإنما في قصة أخرى هي (الغرفة التي انتحر فيها صديقي).

ماتت الجدة واستمرت ماثلة وموجودة عبر علاماتها الموروثة وثقافاتها وستمارس دورا ً معوقا بواسطة حضور رمزي لها (وأينما يجلس كان ظل جدته يظهر من أمام عينيه. عندما كان يستلقى على ظهره يرى سقف الغرفة يصبح فضاء ً للحكايات التي كانت جدته ترويها لأبنه، وحينما يستلقى على جنبه وينظر الى الشباك، تظهر من أمامه كل الأشياء التي كانت جدنه تخيف بها ابنه) وتتداخل الرؤى والأوهام وتصورات الحفيد عن جدته وكان يعتقد بأن ما يرى هو حقيقة من حقائق وجود الجدة.

« بعد موت جدته لم يكن يتوقع، بأنه كلما دخل ابنه رأى خيال جدته وهي تخرج من الغرفة، وحينما يقف في الغرفة كان يرى أشياء وحاجات جدته مبعثرة، كما كانت جدته قبل موتها، لمْ يدرك لِمَ كلما تأمل في ابنه يرى صورة جدته في ملامح وجهه».

وتظل الغرفة عنصرا ً مكانيا ً في القصة التي انتحر فيها صديق السارد ويبدو لى بأن تكرر الغرفة عنصراً فنيا ً في قصص: رحيل الأم الكبيرة في الثلاثاء و الغرفة

من الظلام ولذلك وظيفة فكرية تشف عنها متتاليات السرود الحكائية وتنحصر في الكشف عن تآلف مع المكان الأصغر/ وربما الأضيق، الغرفة مكان بنائى يضيء محدودية حركة الشخوص وانحسارها عن الفضاء الأوسع، مكان صغير وإن لم تحدد تفاصيله السرود، لكنه يستدعي التخيلات وتشكل تصورات وأوهام لا معقولة تصل حداً غرائبياً مثلما في قصة عودة رجل من الظلام. وفيها يكون المكان/ الغرفة هو المظلم لا بمعنى انعدام الضوء وإنما بدلالة التشوش وضبابية الرؤية وتحقق ما يشبه الهلوسات، حيث وقائع السرود اليومية التي تبدو أحيانا مرويات مألوفة ومعتاد عليها، ويكشف الاستهلال انسجاما ً في وقائعيات القص لحظة ابتداء فاتحة القصة التي تشير الى رغبة في السفر والتوق للخلاص حتى ولو كان مؤفتا ، وقد كشفت تفاصيل القصة لاحقاء بأن السفر رمزي وداخلي مثل رحلات المتصوفة وعروجهم، كما أنه ـ السفر ـ كان تعبيراً عن تراجيديا الغياب والموت، وهو - الموت - في هذه القصة أكثر تعبيرية مأساوية، لأنه كان بقرار ذاتي.

هذه القصة أكثر بنائية وتحققا ً فنيا ً حازت على قدرة جيدة في السرد والبناء، واستدعاء تخيلات تراكمت وصاغت نمطا ً حكائيا ، فيه كثير من الغرائبية ومتوفر على تكررات الموت عبر رموز دالة عليه، موت فردي وأحياناً تغيب جماعي قسري وظف القاص سيامند هادي إمكانات سينمائية في التوليف والضبط وتمكن من صوغ فضاء السرد الشعري المتداخل متشاكلا ً بعضه مع كلته، وصار للجزء وظيفة دلالية لا تختلف عن كليات التعبير والإفضاء نحو المعنى الذي كان متحركا ً وليس سهلا ً الإمساك التي انتحر فيها صديقي وأيضا ً في قصة عودة رجل به. والراوي في هذه القصة متحوط للمكان الذي وقع

فيه الموت الاختياري، ولم تهمل المحفوظات الخاصة به، مثلما كان حاصلاً مع موجودات وأشياء الجدة ولذلك رمزية واضحة وكاشفة عن ارتباط وثيق بين الراوي وممتلكاته، التي هي كليات الحاضر والماضي، مثلما هي أيضا ً خاصياته في المستقبل، وصرح السرد بدنيوية الأشياء وأهميتها، حيث هي ملكيات الراوي خلال خمسين سنة، هي تاريخه الحياتي.

تميزت هذه القصة بتكررات سردية، صاغت مهيمنات النص، وأضفى التكرار جمالا ً وشعرية ولم يكن طافحاً بزيادات و حصل توظيفه جمالياً وبدلالة اقترحت من موت الصديق بؤرة في النص. وكشفت هذه القصة قدرات فنية جيدة في وعي السينما وما توفره من تزاوج الأمكنة والأزمنة وتداخل بين الوقائع المسرودة التي أضاءت فلسفيا ً موقف الصديق الذي انتحر من العالم والحياة وتبرمه من العيش وسط مدينة لا تعرف غير الاندثار والانطفاء (هذه المدينة تؤنسك بالموت منذ البداية. هذه كانت من أشهر مقولات صديقي التي كان يرددها يوما ً عند عودتنا الى المدينة). وواضح بأن المكان في هذه القصة تحرك بعيدا ً عن المكان التقليدي المألوف، وأعنى به الغرفة، لكن ـ القصة ـ لم تغادرها حيث تكرست أيضا وتوحدت مع المدينة بالوظائف التغيبية على الرغم من الفارق الفضائي بينهما، لكنهما معا ً اشتركا بنسق موحد للمكان وهو نسق الموت الدال على حجم المأساة والتراجيديات التى عاشها الكورد وعرفوها عبر تاريخهم الطويل، وصار الموت ظاهرة مألوفة ولم يعد مشهد الجنازات مثيراً بل هو أكثر من تقليدي والدليل على مألوفيته احتضنت المدينة مقبرة الأموات في داخلها وتحولت المقبرة وشواهد الأموات وجوداً دائماً في قلب

المدينة، للتعبير عن حجم الكوارث والتعايش مع الموت، لأن المواطنين ارتضوا وجود القبور في قلب مدينتهم، وهذا يفضى الى تأويل يوحى بأن نسبة كبيرة من الناس في المدينة غيبهم الموت وبطرق عديدة، ولذا اختاروا قبورهم في قلب الفضاء الدال على هوية خاصة هي التي استدعت هذا الكم الهائل من الموت بوصفه واحدة من وسائل التعبير القومية عن الهوية والعلاقة مع المكان، مثلما ينطوي على تمايز عن غيرهم في الانتماء للمكان والتاريخ لأنهم عبروا عن ذلك بواسطة المقبرة التي توسطت المدينة/ المكان للإشارة الى حجم التضحية والاستشهاد دفاعاً عن مكانهم، الذي استوعب الجماعات التي أبدعت مخيلاتها الاجتماعية والوطنية، ووجود المقبرة في ذلك المكان شكل من أشكال التخييل القومي كما قال بندكت اندرسن في كتابه الأنثربولوجي المهم (الجماعات المتخيلة) واجد أيضاً دلالة أخرى في المقبرة معبرة عن تخيلات مستقبلية تحققت للكورد وظلت المقبرة ـ مكاناً ـ دالاً على حجوم الخسارات التي لعبت دورا ً مهما ً في اقتراح وبناء تخيلات الأمة القومية وباختصار شديد للمقبرة شكل اللوجو الميز للمدينة والتعريفي لها ولتخيلات الجماعات السردية. أنها سرد رمزي لتصورات لم تكن وليدة الآن أو اللحظة، وإنما هي موروث ممتد في عمق الدنيوية والتاريخ. باختصار شديد تشكل المقابر ورموز الغائب نوعا سرديا ً للجماعات التي تعاملت معها تفاصيل العقائد الخاصة بها بوصفها تخيلا ً للغائب وإبقاء للعلاقة التي كانت بينه وبين تفاصيل الهوية المجتمعية/ و الأسرية. وتنطوي المقبرة، أية مقبرة على الإحيائية التي أشار لها ماركس بعد تحقق التدمير/ الموت.

ولا بد من الإشارة الى المقابر كتجمعات قرابية

والجناح المرتبط بهذا النسق ينطوي على مخيال جمعي تكافلي، ويأخذ هذا النسق الإندثاري والحكوم بخطاب الأنساب والقرابات التي هي تخيلية وكثير منها غير نقي مثلما قال ابن خلدون. انها قرابات معبرة عن اصطفافات ثقافية/ ودينية، وأجد بمقبرة المدينة التي أشارت لها القصة مكانا أشموليا غير محدد بمدينة ما وبالإمكان أن تكون وهذا محتمل جدا أن تلك المدينة تخيلية، لكنها استطاعت انتاج نسقها الثقافي والديني والأخير ضابط محقق للانسجام والاصطفاف بين الجماعات ولا بد من الإشارة الى أن هذه القصة أضاءت لي ممكنات دراسة المقابر كنظام ثقافي انثربولوجي واعتبر هذه المفاتيح السريعة مبرقات لما سيكون ثقافياً.

\* \* \*

أخضع القاص (سيامند هادي) سببيات السرد وتطوراته لوصف دقيق اكتفى به لإضاءة حياة الصديق ما قبل ولم يقدم رأيه الخاص وإنما اتسع في أفضية الكشف السردي مستعينا وإشراك العلاقاتي واستشرافات ما يتحقق لاحقا وإشراك الخارج/ الخباز في الكشف والإعلان يعني اتساع أزمة الصديق النفسانية وانتشارها بين الناس الذين يعرفونه مثلما ينطوي على ملاحظة تشوفية للآتي التراجيدي وتوسيع مجال الأزمة التي يعيشها الصديق المنتحر وشيوع تفاصيلها التي أغفلها القاص لأنها لا تعنيه فنيا وقدر اهتمامه بتفاصيل متحالفة فنيا خاصة بالصديق، مثلما هي ـ اليوميات ـ كاشفة عن خاصة بالصديق، مثلما هي ـ اليوميات ـ كاشفة عن بنية أزمات عامة، استطاع الآخر المجتمعي التعايش معها، والقبول بها أو كانت حساسيته معها أقل، أما هو ـ الصديق المنتحر ـ فقد كان أكثر وعيا قكريا

وحتى فلسفيا ً بالأزمة الإنسانية وهو أنموذج لها وأدرك بأنه مغترب وسط بيئته وجماعته لذا لم يعد قادراً على التعايش مع المحيط أو الانصياع له. لذا اختار اقصر الطرق وأكثرها قسوة في اختيار نوع احتجاجي على ما يجري معبرا عبره عن درجة عالية من الإحباط والفشل وعدم القدرة على تجاوز الأزمة العامة/ الخاصة بما توفره إمكاناته الثقافية للانتصار على الواقع وقسوة سلطته وهذا ما كشف عنه النص (تذكرت تلك السكينة التي كان صديقي مشغولاً بشحذها قبل ثلاثة أيام من موته، تلك السكينة التي وضعتها والدة صديقي في أمتعته حين أتينا الى هذه المدينة. كانت السكينة من (الستيل) وطولها عشرون سنتمترا ً وعرضها ثلاثة سنتمترات وكانت لها قبضة سوداء ثبت عليها ثلاثة مسامير صفراء، لم أكن أتصور أن نحتاج الى تلك السكينة أبداءً. أجابني (أن السكينة التي لا تقطع لحما ً ليست بسكينة).

كان الصديق المنتجر مستعدا الذلك والقرار هو ايضا ويعبر عن شجاعة، لأنه معلم ويمثل إنموذجا أجتماعيا وسياسيا، ويبدو لي بأن القاص منشغل بالمجال السياسي ولكن انشغالاته تجد وسائلها الفنية الجيدة التي تخدش النص عبر التقرير والتصريح والإفشاء وإنما هو معني بجماليات القص ووظائف السينما ومفاضلة التكرار لما هو مركزي في سردياته.

فنيا عبقدر اهتمامه بتفاصيل متحالفة فنيا وتعاود الغرفة رمزيتها في هذه القصة أيضاً وتطغي كضرورات سينمائية ووقائعية بوصفها يوميات وظائفية الشبابيك التي اتخنت شكلا مستطيلاً في خاصة بالصديق، مثلما هي ـ اليوميات ـ كاشفة عن القصة وأعتقد بأن هذا الشكل قريب تماماً من شكل بنية أزمات عامة، استطاع الآخر المجتمعي التعايش القبر (كانت شبابيكها مستطيلات من النور تشع نورا معها، والقبول بها أو كانت حساسيته معها أقل، أما وتنير النظر. كان باب المدخل خياليا وريرياً في هو ـ الصديق المنتحر ـ فقد كان أكثر وعيا ً فكريا دخولنا وخروجنا لم نكن نحس بالعبور). إضفاء

صفة النورانية المشعة على الشبابيك تعبر رمزياً عن لحظة الخروج من المكان المجتمعي ومغادرته الى مكان آخر هو الحل والخلاص الروحي/ الصوفي، حيث تعامل مع الموت وقراره الحازم بإنقاذ صوفى وهو ـ الصديق المنتحر ـ سيدخل لحظة الاختلاف عن الآخر ويرى في قراره لحظة زمنية ستأخذه عبر منفذ الشبابيك/ النور نحو مكان آخر لا يعرف عنه غير سرديات الجماعات المتخيلة عن حياة ما بعد الموت.

في قصة الصديق الذي انتحر يتداخل السرد الموضوعي والذاتى وتتشابك التفاصيل التي يكون السارد الراوي في الحكاية صوتاً، مثلما يطغى صوت الراوي الموضوعي ويتحقق التشاكل بينهما ويختلط الزمن السردي، زمن الحكاية الأولى وزمن السرد المكتوب بحيث يبدو صعبا ً الإمساك بالزمان وإن تحقق فأنه يتشظى مرة أخرى من خلال ظاهرة التكرار الحكائي الذي يكون فيه الصديق بالقصة هو بؤرة الاستعادة والاستدعاء ليمنحه موقعا ً مهما ً (في تلك الليلة وبينما كان صديقي العلم يسرد لي قصة أيامنا الأولى لمجيئنا كنت أتذكر الليالى التى قضيتها مع صديقي المتوفي نسكب أحاديثنا في الغرفة، لم يكن هناك في أحاديث صديقي فرصة لمعانقة الحياة. كان يلقى بكل الآمال والطموحات الى الهاوية).

وتتضح السوداوية القاتلة التي جعلت منه كينونة خارج الحياة والعالم بسبب وعيه لحالة الاغتراب التي يعيش ولذا اسودت الدنيا في عينيه ولم يعد قادرا على رؤية شيء مختلف أو مغاير لسوداويته وكما حددت الفلسفة الاغتراب باعتباره (عزلة الذات المتخيلة في إزالة أو إبعاد ما المرء عليه أو كان عليه بما في ذلك ارتباط حياته الحالية بماضيه. وجوهر وكل شيء يكون طبيعيا ، لكني حين أموت فليس

هذا الاغتراب هو البعد عن مشاعر المرء ومعتقداته وطاقاته.. د. فاطمة عيس/ غائب طعمة فرمان روائيا : ١١٣) وبالإمكان تطبيق هذا الرأي على الشخص الذي انتحر والذي عاش قطيعة مع محيطه الاجتماعي واختار عزلته وأجرى شطبا ً لكل ذاكرته/ ماضيه ولم يعد مهتما ً بما كان واكتفى باللحظة المريرة وكما قالت د. فاطمة عيسى جاسم بأن الاغتراب هو خاصية للمثقفين وتعود أسبابه الى عدم التطابق بين الواقع المفروض والمثال المنشود. والواقع المقصود هنا هو الواقع العام الذي يسهم بدوره في صنع الواقع الذاتي للشخصية... وينجم عنه التكيف لهذا الواقع، فما هو بقادر على تقبله أو مواجهته مع ما تتبع هذه المواجهة من تداعيات.. ولعل إحساس الفرد بعدم الاستقرار وفقدانه بسبب طبيعة الظروف الموضوعية التي أدت الى الاغتراب ظاهرة قد عولجت في الرواية العراقية.

وتنتمى الشخصية المغتربة الى الفئة المثقفة وهي تسعى دائماً الى أن ترسم صورة مثالية لمجتمعه ولواقعه محاولاً أن يحقق هذه الصورة وحين يتعذر تحقيقها تبدأ معاناة البطل المغترب... من هنا فأنه يحس بالانفصام الحاد او العزلة إزاء مجتمعه وضرورة أن يتغير هذا المجتمع وفق الصورة التي يرسمها هو في خياله. وتلك آفة الأبطال المغتربين الذين يترددون بين الفكر والمجتمع، بين النظر والعمل: المصدر السابق: ١١٤).

الذي انتحر شخصية مزدوجة المشاعر ومتشظى الوعى الذي قال السكينة التي لا تقطع اللحم ليست سكينة وهي موضوعة في إناء فيه خيار وعرف لحظات طويلة من الأزمات القاتلة هو أيضا ً الذي قال: عندما أكون موجودا ً فان العالم موجود،

للعالم معنى ولا وجود « التناقضية واضحة في كلام الشخص الذي انتحر وهو سرد ذاتي اصطف مع السارد الموضوعي الذي كان وظل صوتا ً للحكي المباشر ويبدو متفقا ً وراضيا ً بالموقف. والغريب هو ارتباك شخصية المنتحر وتذبذبها لأنه يؤمن بأن كينونته وجود للعالم، وغيابه يلغى العالم لا بل الوجود كله، كذلك فأن العالم لا معنى له بغيابه. وهذه الحالة مرض نفساني والدخول الى تفاصيل الرأي الديكارتي المعروف والخاص بالعقل الأداتى الذي أسس مفاتيح الحداثة الغربية المفكفكة بالمقولات الفكرية لهايدجر وهابرماس التي ألغت تماما ً أداتية العقل ودوره الذاتي هو الذي فتح الآفاق واسعة أمام المشروع الغربي المعروف في ما بعد الحداثة. وعودة للموقف الفلسفي الديكارتي الذي جعل من العقل إرادة عليا افترن بآلية العلاقة مع العالم من خلال التفكير والانشغاال (أنا أفكر إذن أنا موجود) ولأن الشخص الذي انتحر وكان حيا ً من قبل هو دليل على وجود العالم كله وعلاقة دالة على معناها الإنساني وموته يلغي هذا الوجود وكانوا متسارعين لدفن جثته). والمعنى أو شبكة المعانى. ويبدو التناقض في شخصية المعلم الذي انتحر اكثر في السرد الموضوعي لإيضاح التناقض في مكوناته النفسانية، حيث ألغى السارد الموضوعي آراء الذي انتحر والتي أشرنا لها قبل الآن عندما قال: (موت صديقي لم يعن لهم شيئا ً ولم ومر أمامي ذلك اليوم كفيلم قصير في ظهيرة الثلاثاء) يغير شيئا ً ولم يضف شيئا ً للحياة، كان صديقي يعرف ذلك قبل مماته) هذا السرد الموضوعي الذي قاله الراوي المحايد يضيء أيضا ً تلك المنطقة الخاصة بتشوش رؤية المنتحر وضبابيته وهو الذي قال مؤكدا ارتباط المعنى الكلي والوجود بوجوده هو وغيابه يعني فقدانا للمعنى وللوجود، وهذا نوع من وهم أكثر قسوة ووحشية في الذي رآه قرب المدرسة ولسبب

الشخصيات المريضة التي وجدت السكينة أداة أفضل في الحياة وانشغل بشحذها قبل ثلاثة أيا من المأساة. كما كانت ـ السكينة ـ ماثلة أمامه وسط إناء فيه الخيار الذي عافته وحصدت رقبة المعلم وبيده.

لقد تغيرت الأمكنة في عيني الصديق الحى بعد الوفاة مباشرة ، فالشبابيك التي كانت تمتص نورا شفافا ً صارت تمتص ظلاما ً، وتحولت هي الى ظلام يغطيها شبح الدماء، ورائحة الدم. تبدلت صورة العالم في عيني الصديق المراقب للمأساة التي تحدث ضجيجاً وكأنها تناظرت مع حياة المعلم المنتحر، الذي كان هادئا ً في حياته وهادئا ً في مماته وكان التناظر مطلوبا بين الحياة وخاتمتها الموت، ولأن القاص ذكى ويعرف بأن الهدوء صفة الحياة والعلاقة معها، وهو دليل امتلاء ومعرفة للتعامل مع الجمال والمتعة فأنه استدرك قائلا ً: (مات هادئا ً كهدوء احتراق سيجارة مرمية من قبل أحد المارة، هادئ، مثل ضياع قطرة على العشب. حين مات صديقي تجاهل الجميع موته

انتهى مثل النفاية ولم يعد له تأثير مثلما قال هو - وظل بمأساته محفزا ً لتنشيط التذكر به، كما هو حاصل مع صديقه الذي استذكره عندما لح صديقه يذبح دجاجة (وفي تلك الليلة تذكرت موت صديقي تغيرت أشياء واكتسب بعلائم رمزية توحي بالحزن والفقدان مثل ضباب كثيف يغطى سماء المدينة، لذا كان مسرعا ً في عودته من المدرسة حتى يصل الى الغرفة ويسرد على صديقه سردية أخرى عن السيدة التي أحرقت نفسها قرب المدرسة، لكنه فوجئ بموت

تافه وبسيط. لقد لاحظ غرابا ً فوق سطح الغرفة وانتبه لدلالته الرمزية التي أكدها الموت لاحقاً.

اختار الصديق ميتة أكثر تراجيديا عندما وضع السكينة في القلب من جسده حتى لا تكون محاولته خاضعة للاحتمال وترك في يده اليمنى ورقة كتب عليها:

(لا أتحدث عن محنة وأمراض نفسى

لأن صدري غارق حتى شفتي من دماء قلبي الحزين) أعتقد بأنه أضفى على موته وطريقته شيء من القداسة، لأنه حمل بيمناه إشعار موته الذي لا يختلف عن ميتات المتصوفة وفي القصة إشارات لما هو صوفي أو موت به. وتبدأ لحظة أخرى أكثر تراجيديا إنها لحظة موت المكان/ المدينة ومع الغرفة التي انتحر فيها صديقه المعلم الذي دخل اليه وكان ما يزال ينزف دمه وهذا يعني بأن زمن الانتحار لم يكن بعيدا ً وإنما هو قريب التحقق.

لم تكن لحظة القطيعة مع المدينة موقفا عابرا و اعتياديا الله في تعبير ثقافي فكري عن علاقة مع المكان، لم تعد سليمة ومكونة اعتمادا على قناعات بها، لأن المدينة الحضارة حاملة للمتاعب واستدعاءات الأمراض التي أفضت بالصديق نحو الموت التراجيدي وقرار صديقه مغادرة المدينة بعد الإنتحار قرار خطير لأنه يتبدى عن عدم قناعة بالمدينة وثقافتها وحداثتها اذا لم نقل بأنه ينطوي على رفض لها وكراهية لما أنتجته. وهذا الموقف الذي أقدم عليه الصديق المغادر والانتحار الذي اختاره الآخر طريقة للموت متعارض تماما مع المجال الوظيفي الذي مارساه وكانا معا يمثلان نموذجين للمثقف الغرامشي وهذا يعني بأنهما تعرضا لإنتكاسة كان الأول أكثر استجابة لها ولتحديها. أما الثاني فأنه غادرها لهذا السبب ولأنها اختارت القبرة في وسطها وجعلت من القبرة علامة مستقطبة للآخرين.

وأجد بأن هذه المدينة لا تحمل شيئا من دلائل المدينية سوى صفتها ولم تعرف أبدا عناصر المدينية وخصائصها، كما لم تضىء القصة وظائف خاصة بالمدينة وحصرا ً بها. فهي ليست مدينة ولا وجود لما يشير لذلك أو يؤكد عليه. إنها مدينة/ مكان بدون ملامح وتكونات مجتمعية كالتي عرفتها المدن حتى الصغيرة لذا كان سهلاً حصول القطيعة معها، ومغادرتها نهائيا ً مثلما حصل مع المنتحر وأيضا ً بفعل المغادرة ابتعاداً عنها. ويثير مغادرة المدينة ملاحظة جوهرية حول المدن الآن وهي عدم قدرتها على إنتاج خطاب ثقافي خاص بها، يميزها عن المدن الأخرى/ المجاورة/ أو البعيدة عنها، بمعنى تظل مثل تلك مراكز قوة وسلطة ولا تعرف أكثر من ذلك وتحدث الصدامات معها أو القطائع. وهذا يعنى بأنها ـ المدن ـ خاضعة للتشكلات المجتمعية باستمرار وبقاء سيرورتها وحتى ملامحها غير محددة أو واضحة وتقترب في كثير خصائصها من القرى الريفية/ الزراعية الكبيرة وإذا أردنا عزل مراكز السلطة ورموزها فأن المدينة تتحول بشكل دراماتيكي الى تجمعات سكانية كبيرة

(لم أستطع أن أبقى في تلك المدينة بعد وفاة صديقي، كما لم أستطع أن أبقى في تلك الغرفة دون أن ألتفت وأترك المدينة الى الأبد (وأجد بأن السرد مفتوح ويضفي وهذا ممكن الى العودة للريف (اترك المدينة الى الأبد) ربما هو يعني المدينة التي انتحر فيها صديقه وربما تعني المدينة/ الحضارة التي ميزتها او مع وجود احتماليات في القراءة، ومع تنوع القراءة فإني أجد بقرار المغادرة لحظة خطرة بالنسبة للمعلم ولا أظن بالعودة الى الريف من أجل وظائف ثقافية/ وإنسانية لا بل عودة الى الرحم الزراعي الأول.

# ملامح المرأة في «بواكير محي الدين زهنگهنه القصصية»

قراءة و رد صباح الانباري

### العنونة والمقدمة

جاء كتاب د.فاضل عبـود التميمي "بواكير محي الدين زه نكه نه القصصية" ليسد الثغرة التي خلفها ﴿ لأهمية ما ورد في هــذا الكتاب من الناحية التوثيقية كتابان لي،من قبل، عن منجرز زنكنه من النصوص المسرحية والقصصية التي طبعها فرادى أو مجاميع على امتداد مشواره الأدبى الطويـل الحافل بالابداع والثراء(١). لقد مثَّلت النصوص التي تناولتُها ،في ذينك الكتابين، المراحلُ المتقدمة في منجزه الأدبي المطبوع ولذلك اكتفيت بالاشارة ،فقط، الى بواكيره التي عدّها "بدايات سعيدة" لحياته الأدبية ولـم يفكر يوما ما بطبعها كمجوعة في كتاب كما هو حال سائر المبدعين في مشارق الأرض ومغاربها. ولعل أولى فضائل التميمي فضلا عن طباعته المتواضعة في مؤسسة غير متواضعة

علينا أنه استطاع أن يخرج هنده البواكير للنور وأن يجعل أمر الاطلاع عليها ميسورا وممكنا.ونظرا والأدبية والفنية رأينا من باب الدقة والمسؤولية أن نتناوله بدءً مـن غلافه الذي لم ينجح المصمم قادر ميرخان، على خلاف عادته، في اختيار الشكل الملائم له والمعبر عن محتواه والذي طغى على خلفيته لون واحد ولكن بدرجتين مختلفتين غير موحيتين بماهيــة النصوص أو بمرحليتها،ولم تســتطع صورة الكاتب بألوانها الباهتة وقدمها أن تضفى على الغلاف جماليــة مطلوبة في تصميم كتاب مثل كتاب البواكير

هي مؤسسة سردم للطباعة والنشر.أما عنونة الكتاب فقد جاءت مربكة بسبب استخدام الباحث لاسمين مختلفين في الرسم ، لـ (زنكنه) ومتطابقين في الدلالة إذ جاء الأول مرسوما بالحرف الكردي بدلا من الحرف العربي بعد أن الغي التميمي من (محيي) ياءه الثانية وأضاف لـ (زنكنه) هاءيـن بديلتين عن حركة الفتح العربيـة ، فضلا عن جعله الكاف في (زنكنه) منطوقا بالكردية أو الفارسية،وبقدر ما في هذه العنونة من اقرار بكردية اسم الكاتب وبطريقة رسمه بالحرف الكـردي فان فيها مغايرة عما ورد في متن الكتاب فقد ورد الأول (محيــى الدين زه نكــه نه) في العنونة ولم يرد في المتن ورد الثاني (محي الدين زنكنه) في المتن ولـم يرد في العنونة.وكان الأولى أن يستخدم أحدهما دون الآخر في المتن والعنونة؛ولما كانت العنونة تشبي بدراســـة "بواكير محى الدين زه نكــه نه القصصية" تحديدا لذا وجدنا من غير الملزم تناول ما عداها كما حدث في المقدمتين اللتين اشتمل عليهما الكتاب واللتين تناولتا ، بشكل عام، منجز زنكنه الأدبى حسب.

في مفتتـ القدمة الأولى (مقدمـة الكتاب) يقول التميمي "لا أعرف أديبا يمقت الشهرة المصطنعة مثلما يمقتها الكاتب المسـرحي،والقصصي، والروائي:محي الدين زنكنـه" وفي مفتتح المقدمـة الثانية (مقدمة الدراسـة) يقول "بدأ محي الدين زنكنـه (١٩٤٠-...) حياته مهووسا بحب القصة" وداخل متني المقدمتين يسترسـل في ذكـر المنجـز الأدبي والابداعـي لزنكنه حتى تخلص كلا المقدمتين الى أن الكتاب أو الدراسـة إن هي إلا محاولة لقراءة سـرديات زنكنه البكر، ففي خاتمـة المقدمة،ودراسـة،حاولت أن تقـرأ القصـص في ضوء مقدمة،ودراسـة،حاولت أن تقـرأ القصـص في ضوء

زمانها ومكانها " (القصص هنا تحديدا هي التي كتبها زنكنـه في بداية مشـواره الأدبي) ويقـول في خاتمة المقدمة الثانية أن الدراسة تسعى "الى (قراءة) سرديات (طفولة) الكاتب". ومن خلال المقارنة بين المقدمتين لم نجد فرقا واضحا بينهما من حيث الجوهر والهدف والمحصلة النهائية،فكلتاهما تتحدث عن زنكنه ومنجزه الابداعي وعن سعيها لقراءة قصصه البكر الأولى.

وانطلاقا من العنونة المحددة بالبواكير ،أيضا، سنجد أن المقدمة الأولى لم تتناول الكتاب ومحتواه أو كيفيات تناوله لبواكير زنكنه الابداعية كما يقتضي البحث الأكاديمي وإنما اكتفت بإلقاء الأضواء على الكاتب ومنجزه من خلال فقراتها العشر الآتية:

الفقرة الاولى: لا أعرف أديبا يمقت الشهرة المصطنعة مثلما يمقتها الكاتب المسرحي،

والقصصي، والروائي:محي الدين زنكنه

الفقرة الثانية : منذ اكثر من نصف قرن والكاتب محي الدين زنكنه يعمل بهمة مؤسسة .

الفقرة الثالثة : اما في ابداعه القصصي والروائي فهو متألق أيضا .

الفقرة الرابعة : هذا هو محي الدين زنكنه الأديب والانسان .

الفقرة الخامسة: محي الدين زنكنه، أشهر من نار على علم .

الفقرة السادسة: ترى لم يبخل النقد في حق المبدع حين يكون الأخير في اشد (الحاجة) الى كلمة حق لا يراد بها الا الحق.

الفقرة السابعة: يخيل لي أن الكاتب محي الدين زنكنه لرفضه اليومي لأي شهرة تأتيه إنما يمارس ضربا من الرياضة الفكرية.

الفقرة الثامنة : هذا كتاب لا يتحدث عن محي الدين زنكنه الذي أنجز الى يومنا هذا متنا أدبيا مميزا في السرد بأنواعه .

الفقرة التاسعة: إن ذاكرة محى الدين زنكنه،هي ذاكرة أجيال مرت عليها خطوط الزمن.

الفقرة العاشرة: اشتمل الكتاب على مقدمة ودراسة حاولت أن تقرأ القصص في ضوء زمانها ومكانها.

اما المقدمــة الثانية فقد تضمنــت على الفقرات الثلاث الآتية:

الفقرة الأولى: بدأ محـى الدين زنكنه (١٩٤٠\_...) حياته مهووسا بحب القصة ، قارئا نهما ،

ومتابعا فطنا لكل ما ينشر من قصص ، وروايات تقع تحت نظره.

الفقرة الثانية: لقد مال (زنكنه) الى القصة وعرف بها،ولكنه ما لبث ان كتب المسرحية،

والرواية أيضا .

الفقرة الثالثة: تسعى هذه الدراسة الى (قراءة) سرديات (طفولة) الكاتب محى الدين زنكنه

وهــذه الفقــرات لا تختلف جوهريــا عما ورد في المقدمــة الأولى بل انها تلتقي معهــا من حيث تناولها القصصية.عليه كان الأجدر أن تدمج المقدمتين في مقدمــة واحدة وإن كان في هذا تجاوز على مقتضيات الدراسة المنهجية.

### البواكير

(في البدء كانت البواكير حاضنة النواة ، منها تسري رحلــة البحث عن الــذات لمواجهة (الآخر) وتشــكيل الرؤية التي يتجاوز من خلالها معميات الاشياء.

في البدء كانت البواكير...منها تلصص (الكاتب) بوعي أولى حاور الحـواس،وأدام الصلة معها حتى اذا ما اكتملت أدواته المعرفية،والفنية كشف قناع الخوف ليبدأ مع نفســه، وأفكاره رحلــة الألف ميل التي تبدأ عادة بخطوة واثقة غير متعجلة.)

بهذه الكلمات استطاع د. فاضل عبود أن يختصر رحلة الكاتب الطويلة التي ابتدأت من لحظات التلصيص الواعى ومحاورة الحيواس وانتهت بتجربة الكتابة الابداعية . لقد استطاع د.فاضل عبود دون غيره من الوصول الى تلك البواكير، وهذا ما يميزه كباحـث دؤوب ومنقب يعرف كيـف يزيل تراكمات الماضي من على تحف كاد أن يغيبها الزمن . القي الأضواء على سيرة زنكنه منذ ولادته في كركوك، ومنذ نشأته الأولى في بيت أبيه ، وتفرده عن مجايليه بحدة ذكائــه وبقوة ذاكرته الانفعالية ، وقدرتها على استرجاع اللحظات التي غيّرت مسار حياته وانعطفت به من الذات ومغامراتها الى الشعور بمصائر الناس وآلامهم محدثة قفزة نوعية في حياته وكتاباته التي لولاها لما كان زنكنه الذي عرفناه .

وضع الباحث يــده على دفتريــن لزنكنه(٢) :" لمنجز زنكنه الابداعي وسعيها الى تقديم قراءة لبواكيره الأول أخضـر اللون،أحمـر الكعب" ضمّ خمس قصص قصيرة كتبت بين الأعوام١٩٥٥ ـ ١٩٥٧ ولم يطبعها زنكنه لسبب يحتمل الباحث أن له علاقة ب "عدم رضاه عنها، وعزوفه عن نشرها فيما بعد".

ولنا أن نســأل إذن كيف وافق زنكنه على نشرها ضمن هذا الكتاب ؟

اما الدفتر الثاني والمغلف بجلد أسود فقد ضمّ أربع قصص نشرت اثنتان ضمن مجموعة زنكنه القصصية الأولى "كتابات تطمح أن تكون قصصا" وهما (الســد

يتحطم ثانية) و (حرمان)

تتميز قصص هذه المرحلة ،كما يخبرنا الباحث ، إن زنكنــه ذيلها بتواريخ تشـير الى زمن الانتهاء من كتابتها ويستنتج من هذا أن زنكنه

"فطــن مبكرا الى أهمية توثيق نصوصه وهذا ما ظـل يفعله حتـى أيامنا هذه، وقد انجز الشـئ الهم والكثير في المسرح ، والقصة، والرواية."

ويخبرنا في الوقت ذاته أن زنكنه لم يذيّل قصص الدفستر الثانسي بتواريخ انتهائه منها خلافا لما فعله ويذكر أيضا أنه وجد

"الكاتب يزين عنوانات القصص بأشكال جميلة تمثل طيــور البطريق،والبلابل، وهــذا يؤكد نزعتها الرومانسية التي بدأ فيها الكتابة،ثم سرعان ما غادرها بفعل تحولاته الفكرية اللاحقة"

لقد شـكُلت هذه التحولات المهمـة انعطافة كبيرة أي النساء أسقط شخصية المرأة التي يريد؟ وخطيرة في حياة زنكنه الأدبية فصلت مرحليا مراهقته القصيرة نسبيا عن نضجه المبكر الذي بسببه استبعد زنكنه قصصه الأولى من النشر مع أنها تستحقه فعلا خاصة تلك التي احتواها دفتره الثاني . إن زنكنه كثــيرا على نصه ولا يضعــه في خانة القصة إلا بعد أن يقـرر ذلك ولهذا رأيناه في مجموعتـه الأولى يختار لها عنونة موحية بما ذهبنا اليه "كتابات تطمح أن تكون قصصا" فبدلا من أن يقدمها كقصص مستوفية لشروط القص والابداع وقوانينهما يقدمها ككتابات بلا تحديد ويضيف اليها،بتواضع جم، طموحها الى أن تكون قصصا مع أنها قصص فعلا باعتراف نقاد القصة والرواية ممن كتبوا عن هذه المجموعة وأحسب نفسي واحدا منهم .

إن هــذا التحول المهم والكبير هو الذي جعله يغادر الكتابة عن المرأة وولعه بها بوقت مبكر قبل تبلور تجربتــه معها، ولا أظن د.فاضــل مصيبا حين اعتبر كتابة زنكنه عن المرأة في تلك المرحلة المبكرة من حياته قد أدّت الى تبلور تجربته معها فضلا عن مطالبته لنا بتقديــم الدليل على ما ذهبنا اليه،وهوعلى يقين تام مـن أننا لو كنا مطلعين على "تلك البواكير، ودلالاتها النفسية "لغيرنا من مسار رأينا السابق.

وهنا أطرح على د.فاضل السؤال الآتي :

هـل يمكن أن تتبلور تجربـة الكاتب مع المرأة في مرحلة مبكرة من مراهقته؟

لـو عدنا الى البواكير وفتشـنا فيها عن المرأة التي أرادها زنكنه فماذا يمكن أن نجد؟ و من أي النصوص يمكن أن نستخلص دليلنا على تبلور تجربته معها؟ وعلى أي الشـخوص أسقط شخصيته الحقيقية وعلى

لنبــدأ من القصة الأولى (أنـــا الليل) ولنبحث عن ملامح التجربة التي تشكلت عند زنكنه القاص والانسان في أولى محاولاته القصصية شبه الناضجة .

في القصة ثمة بوح شعري لذيذ،وحزن شفيف ينظر الى قصصه بمنظار الناقد الحصيف الذي يقسوا وآهات فتية سطرها الكاتب عبر محاورة رومانسية الأجواء بينه وبين الليل .

البوح بالحزن يحتاج الى شريك :"أجل انى أحتاج الى من يشاطرني أحزاني..بعد أن فقدت زهرتي التي لم اعرف في عهدها الحزن"

وفي هــذا اشــارة واضحة الى الحبيبــة التي فقدها بمجــرد ظهور رجل" اكثر نفــوذا واغنى مالا" تمكن من استلابها والاستئثار بجمالها .. إنه هنا يتحدث عن نفســه وولعه بالمرأة أكثر مما يتحدث عنها أو عن

جمالها فهي عنده زهرة شاء القدر أن يقطفها رجل آخر،عن طريق الخيانة، حسب لقد أثر فعل الخيانة هذا في حياة الكاتب تأثيرا كبيرا جعله يعاود الكتابة فيه، بعد أن استبعده في كتابات ما بعد المراهقة، كلما وردت المرأة كشخصية في قصصه ومسرحياته ،ولنا على هذا أمثلة كثيرة (٣) تدل على نضوج التجربة في مراحلها المتقدمة حسب.

في القصة الثانية (قبلة في الظلام) ثمة امرأة تخون أخلص صديقاتها بدافع الغيرة التي سيطرت على مشاعرها متحولة الى رغبة انتقامية أدت الى موت جماعي على الطريقة الشكسبيرية.أما المرأة الثانية التي استطاعت بجمالها الملائكي وإخلاصها المطلق وبراءتها ورقتها أن تهيمن على قلب (أحمد) لزمن محسوب بحدود موتها بالسم فانها وإن كانت تحمل ملامح المرأة التي أرادها زنكنه في مراهقته لم تتبلور تجربته معها بسبب موتها المبكر جدا. في هذه القصة وحسب استنتاجي الخاص أخفى زنكنه شخصيته وراء شخصية (أحمد) وربما تعمّد أن يكتب عبارة مرنة شخصية (أحمد) وربما تعمّد أن يكتب عبارة مرنة التأويل على لسان سلوى وهي تدعوه الى البحر:

"تعال يا محيى آمالي"

هذه القبلة المسوبة بالخجل والخوف والحياء والبراءة ما يشير الى جرأة في اقتحام عالم المرأة وتبلور التجربة معها؟

ربما يقول قائل وماذا عن تلك القبل الملتهبة في وضـح النهار أليس فيها اقتحـام لعالم المرأة ومطباته الخفيــة؟ ألا تعنـي أن تجربــة الكاتب مـع المرأة قد تبلورت حقا ؟

حسنا لنبحث عن هذا في قصة (اللحن الأخير).

في هـذه القصـة وكما في القصة السـابقة وجدت شـخصية (أحمد) ثانية وهو يتحدث عن نفسه أكثر مما يتحدث عن حبيبته وهذا سـلوك طبيعي لمراهق أحب وكتم وعانى ونسجت الهموم خيوطها على عينيه وشـعر في لحظة من الزمن أن سعاد تخونه بنظراتها التي غرزتها في ذلك العازف الذي بهرها لحنه الشـجي ويسـتمر (أحمد) في تداعيات حرة ناسجا من خياله أوهاما واحلاما ورؤى ذاتيـة حتى صرنا نعرف عنه كل آهة من آهاته في الوقت الذي لم نعرف عن حبيبته سوى ما قرأناه في مفتتح القصة:

"أحبت الموسيقى والألحان وطبيعي أن الدير خال منهما مقفر...ليس فيه غير تراتيل الرهبان ... ودقات النواقيس ...فقضت عمرها مرددة أغلى ما وعته الا وهو...اللحن الأخير..."

وفي خاتمتها التي جعلها الكاتب درامية الى حد البكاء:

"ولما التصقت شفتا سعاد بشفتيه ما كان فيهما الا بقايا من روحه المعذبة أودعت فيهما سعاد أنفاسها

الحــارة، كأنها تريد أن تنفخ فيها مــن روحها .. وما رفعت شفتيها عن شــفتيه إلا حينما شعرت بالبرودة التي سرت الى جسدها منتقلة من جسد عازفها الحبيب .. عازف اللحن الأخير ".

هنا أعود لأسأل،مرة أخرى، أيمكن لقبلة على شفة باردة وميتة مثل شفة (أحمد) أن تكون دالا على اقتحامــه عالم المرأة التــى أراد؟ وهل يمكننا التعرف على كنه التجربة ولم تحدثنا القصة عنها الا من حيث كونها شخصية سقط أثر فعل الحب عليها حسب؟ ربما يسعفنا الحظ فنهتدي الى ذلك الدليل في قصة أخرى مع أننى موقـن تماما أن القصص الأربع المتبقية لا تصور حياة زنكنه تمام التصوير بل تصور نظرتــه الخاصة للتجارب التي سـمع أو قــرأ عنها أو شــاهدها في الواقع أو من خلال شاشة السينما وهذه لا يمكن ان تنقل لنا شيئا عن خصوصية تجربة زنكنه مع المرأة التي أراد لأنه في هدده القصص بالذات بدأ بتدشين مرحلة فنية جديدة تقوم على جعل المتلقى يدرك كنـه ما يريده الكاتب من خـلال ما يطرحه الشخوص السلبيون أو ما يعجز عن تحقيقه الشخوص الايجابيون،فضلا عن قدرته على زعزعة المواقف والثوابت.

في قصـة (تضحيـة) يقدم لنا زنكنه أنموذجا في القصص السمختلفاً يسـوّغ الخيانة الزوجيـة ولا يعممها، ويدعم دار بينها وبير ارتباط المرأة بغير زوجها ضمن معطيات ظرف خاص قوتـه وضآلتها جـدا ويبني القصة على أساس شـكوك الزوج التي والاحداث.صحيا تتحول الى يقين بعد ان يسـمع ويشاهد زوجته وهي اغتلامها بعـد تبـث آهاتها للرجـل الغريب وتندمـج معه في عناق الروحي لها إلا أوتقبيل يثير لذة الغرام الكامنة في نفسيهما ثم يقطع عليه ولهذا رأين هذا الشعور اللذيذ صوت صرير البـاب لنعرف بعد من دعوتها له:

ذلك أن الزوج خرج من بيته تاركا رسالة يقول فيها: "زوجتي العزيزة..

سمعت كل ما دار بينكما..وعرفت ان الحب قد ربطكما......

ابق له يا عزيزتي ما دامت حياتك له"

وعلى ما في القصة من مؤاخذة اجتماعية أشار اليها د.فاضل عبود في معرض تناوله لها ضمن البواكير إلا أننا لن نتوسع في هذا وسنكتفي،فقط، بالبحث عن دالات التجربة التي أكد د.فاضل على تبلورها.

إن أول امتيازات هذه القصة عن سابقاتها أنها أعطت المرأة مساحة أكبر تتحرك عليها وتفرض ذاتها وتروي حكايتها بشكل استبعد كل مؤثرات تبعيتها إنها هنا تتحدث عن نفسها ،عن لوعتها ،عن كوامنها، بحرية، وبلا تردد تقرر، وتهب نفسها لمن تريد. ولكن من سوء الحظ إن زنكنه قد أعانها على هذا ضمن ظرف معقد وموقف شائك زعزع الثوابت الاجتماعية ولكنه لم يفلح في جعلنا نقرر بشكل نهائي وتام اقرارنا بحقيقة التجربة.

امتازت هذه القصة عن سابقاتها أن المرأة فيها هي التي تروي، بطريقة أنا ضمير المتكلم، كل أحداثها بعد أن كان الرجل يخبرنا كل شئ عن نفسه وعنها في القصص السابقة.ومع أنها تقوم بنقل وقائع ما دار بينها وبين حبيبها إلا أنها لم تتجاوز ضعفها أمام قوته وضآلتها أمام هيمنته وسيطرته على المواقف والاحداث.صحيح أنها استطاعت أن تنقل لحبيبها اغتلامها بعد أن كان مؤمنا بنوع فريد من العشق الروحي لها إلا أنها لم تستطع فرض أي مهيمن آخر عليه ولهذا رأيناه قد غادرها ولم يعد اليها على الرغم

"احمد..بالله..عد.. ولكنه مضي.. "

إن زنكنه في هذه القصة يقدم لنا أنموذجا جريئا للمــرأة التي اقتحمت حياة الرجــل في مدينته ولهذا نراه يرفع اليها هذه الكلمات:

"الى التي جعلت من شفتيها كأسا ومن رحيقها خمرا...أرفع هذه السطور"

وكأني بــه أراد الاحتفاء بها ودفعها الى الهدف مباشـرة دون حاجة للتنازل عن دورها للرجل الذي تشتهيه حتى وان انتهى المطاف بها الى ان تستمر النار متأججة فيها جراء قبلته الأخيرة.لقد أراد زنكنه لهذه المرأة أن تكون بمنتهى الجـرأة والاقدام على ما تريد ولكن أهي المرأة التي أراد؟ وهل اقتحامها للرجل يعني تبلـور تجربتها معه أو تبلور تجربته معها كما ادعى د.فاضل عبود من خلال تأكيده على الانسياق "خلف مغامرات القلب المراهق" أو اشــارته الى وجود " قبلات في الظلام،وفي الضياء"،ثم ألا تتبلور تجربة الرجل مع المرأة الا من خلال القبلات والمضاجعات؟

في قصة (الليل والمطر) أتقن زنكنه طريقة اللعب بمشاعر المتلقي وتوجيهها الجهة التي يشاء. إختار موضوعة حساسة ذات أثر مباشر وكبير على المشاعر الانسانية جعلها تتساوق مع الرغبات الكامنة التي أطلق العنان لسيلها الجارف ولم يوقفها إلا وهي في ذروة ما وصلت اليه من احتقان طوفاني أدى كما يقول د.فاضل عبود الى أن يكسب ثقة القارئ وأن يحيد عواطفه. الشخصية الرئيسة في هذه القصة هي شخصية رجل اعتاد أن ينام في بيت أخيه عندما يكون الأخير منشغلا بعمله كحارس ليلي لا يعود الى بيته الا عند الفجر وقد هئ غيابه هذا الأرضية الخصبة الخصبة

لالتقاء رجل القصة بامرأتها . لقد أخذته الوساوس والأفكاروالمساعر الجنسية الى تصور امرأة أخيه وهي تلقي بنفسها عليه وزاد هذه الوساوس والأفكار تدفقا مشاهداته المتعمدة ،في غفلة منها، لأجزاء من جسدها البض والمثير . أن دور المرأة هنا دور ثانوي وحضورها في القصة تحقق من خلال تأثيرها الجنسي على الرغم من انتصارها المتمثل بهروب الرجل في النهاية إذ يعلن عن قوته شفاهيا وعن هزيمته فعليا:

"إنني قوي ، إنني قوي ... واندفع هاربا."

ولا أبيـح سراً إن أنا قلت أن محـى الدين زنكنه في هـذه القصة، وفي قصص أخـرى، وجدناه مقتحما فعلا،كما ذكر د.فاضل، لحياة المرأة الجنسية ولم يكن متأنيا في الولوج الى عالمها. وهنا أود التأكيد على أن ما قلته بهذا الخصوص إنما عنيت به المراحل التي تناولتها في دراستي حسب، ولم تكن مراهقة الكاتب مشمولة بطبيعة الحال فيما عدا إشارتي الى أن زنكنه مند ذلك الزمن ،زمن المراهقة،ظل يحمل في دخيلته ملامح المسرأة التـى يريد،ولو انه اســتمر في الكتابة عنها، في مرحلة ما بعد المراهقة، لأمكننا الامساك بتلابيب تجربته معها ولخرجنا بيقين لا يحتاج الى برهنــة على نضوج تجربتــه وتبلورها.لقد عزف زنكنــه عن موضوعة المرأة في قصصه ولم يتناولها الا لما،وظـل الرجل طاغيا في حضـوره داخل نصوصه القصصية والمسرحية الى وقـت طويل.هذا من جهة ،ومـن جهة أخرى وجدنا في كتـاب البواكير ما يؤكد ذلك على لسان الباحث في تحليله لفكرة المقدمة التي كتبها زنكنه إذ يقول على سبيل المثال لا الحصر:

"إن المجموعة كانت بمثابة التمرين الأدبي للكاتب يدل على هذا: عدم رضاه عنها،وعزوفه عن نشرها

فيما بعد." ويقول أيضا:"إن الكاتب بعد أن عدّ مع نفسه هذه القصص تمارين أدبية،تجاوز بها،وبموضوعاتها مرحلة معينة أخذته الى مرحلة أخرى بدأ من خلالها يعي دوره في الحياة والادب"

الكاتب إذن،وكما يقول الباحث،لم يعي دوره في الحياة والأدب إلا بعد اجتيازه تلك المرحلة المبكرة من حياته.وهذا استنتاج سليم يؤكد صحة ما ذهبت اليه وإلا كيف يمكن أن تتبلور تجربته مع المرأة ولم يعي دوره في الحياة والأدب بعد ؟

### الخاتمة

جاءت الخاتمة لدراسة البواكير قصيرة ومقتضبة وسريعة ولكنها في الوقت ذاته متضمنة على استنتاجات الباحث المهمة وهذا نصها:

" الحفر في مدونات محي الدين زنكنه الأولى أعطى انطباعا واضحا عن بواكير تميّزت بافترابها من نص قصصي افترن بموهبة أدبية ليس من السهولة انكارها

بواكير محي الدين زنكه حلم شاب حاول ان يؤكد ذاته ، وان ينفتح على عالمه فكان له ما أراد من خلال حركة ابطال عبروا عن تجارب ذاتية عاشوها بصدق...

الكاتب في معالجته القصصية للأحداث قرأ الواقع في سيافه الذاتي،والعام وقال رأيه بصراحة تامة،وهو يتفاعل مع شخصياته بوصفها كائنات واعية في عالم يمور بالحركة ، والصخب ،والاضطهاد،والحاجة الدائمة الى الحياة."

ومن خلال قراءتنا لبواكير زنكنه نضيف الاستنتاجات الآتية:

1. امتازت قصص البواكير بجنوحها نحو النفس القصصي الطويل نسبيا والذي جاء بعد إن كتب زنكنه كثيرا ومزق كثيرا، وجرب كثيرا، فهو محصلة حاصل جهد زنكنه المضني ودأبه لاقتحام عالم الكتابة من بابه الواسعة.

7. إن كل قصص المجموعة لم تتناول المرأة كشخصية محورية بارزة في احداثها، ومهيمنة في أفعالها، وفارضة لوجودها على مساحة القص حتى في القصة الوحيدة التي كانت تروي الأحداث فيها (ذهب ولم يعد) ،وعلى الرغم من ضآلة دورها وصغر مساحتها داخل النصوص الأخرى استطعنا تلمس بعض ملامحها في الوقت الذي ظلت ملامحها الأخرى غير واضحة، وربما تسرعت فيما مضى فأكدت على أنه كان يحمل،منذ زمن المراهقة ملامح المرأة التي أنه كان يحمل،منذ زمن المراهقة ملامح المرأة التي

7. في المجموعة ثمة تجارب ذاتية للكاتب حاول التعتيم عليها واخفاءها وراء شخصيات لو دققنا فيها لوجدنا ما يشير الى ذلك خاصة تلك التي عثرنا فيها على ما يشير بالتحديد الى قبلته المحجول في قلعة كركوك.

يريد.

٤. قسّم الكاتب مجموعته على قسمين الأول تناول فيه شخصيات ماتزال البراءة مهيمنة عليها ولم تتجاوزها بعد كما في قصة (أنا الليل) وقصة (قبلة في الظلام) وقصة (اللحن الأخير).وتناول في القسم الثاني شخصيات تخطّت حدود البراءة مقتحمة أبواب اللذة والاغتلام الى الشهوات كما في قصة (التضحية) وقصة (ذهب ولم يعد) وقصة (الليل والمطر).

٥. اختفاء المرأة في كتاباته ابتداء من قصة (هدية الى سعادة الباشا) وقصة (السد يتحطم ثانية) في

مرحلة متقدمة من البواكير بفعل الانعطاف الفكري والوعبي المبكر الني أبعده عن المواضيع ذات الشأن العاطفي والذاتبي وقرّبه من الهموم الانسانية ذات القيم الموضوعية الرفيعة.فضلا عما ادخرته من شحنات درامية كانت بمثابة المؤشر الدقيق لجنوح زنكنه الى الكتابة المسرحية.

 ظهور الخيانة كبنية من البنى التي اهتم بها زنكنه في بواكيره وتناولها بنضج في نصوص ما بعد البواكير.

٧. لقد حملت البواكير ،على وجه الدقة، بعض ملامح الرأة التي أرادها زنكنه ولكنها خلت من وجود ما يبرهن على تبلور تجربته معها لأسباب منها قصر التجربة التي لم تتعدى السنتين في مرحلة فيها من النرجسيات والجهالة والمراهقة،باعتراف الكاتب(٤) ما يجعل التجربة بسيطة ومتواضعة لم تبلغ النضج بعد،وعنوف الكاتب عن موضوعات المرأة و"العبث الصبياني" وانتقاله الى الاهتمام بهموم البشر وآلامهم وتطلعهم الى بناء عالم لا ينهش فيه الانسان لحم أخيه.

.....

(۱) البناء الدرامي في مسرح محي الدين زنكنه — دار الشؤون الثقافية العامة — بغداد ٢٠٠٢ السرد وتجلياته في قصص محي الدين زنكنه — مجلة به يفين العربي ۲۱/۷ آب /۲۰۰۷

(٢) يذكر الباحث في ص٣٣ وجود دفتر ثالث باللون الأزرق ومن خلال تدفيقي وجدت ان الدفتر المعني هو الدفتر الأخضر

(٣) المسرأة في القصمة الأولى كائسن جميل يقدس الكاتب جماله الأخاذ ويهيم به أيما هيام ولكنه بفعل الغدر يورثه الحزن واللوعة.ألم يكن هذا هو حال الرسام الذي التقى بامرأة رائعة الجمال وشرع برسم ملامحها وهام بجمالها ثم صدم بحقيقة كونها بائعة هوى في مسـرحية (موت فنان) ؟ ألم تكن الأم متآمرة على ابنها والأب متآمر على ولــده من اجل التخلص منهما ليتسنى لهما فعل ما يرغبان به في مسرحية (حكاية صديقين) ؟ وثمالة في مسرحية (السؤال) ألم تخن زوجها مع صديقـه التاجرالذي أمعن هو الآخر بخيانة زوجته ليلتقي وثمالة في خيانة مركبة ؟ و في مسرحية (الجراد) ألم تكن (الأم) مستعدة فعلا للتحول الى صف القـوى الجرادية المعادية، و(العجوز) ألم تتآمر مع أخيها (المختار) ضد أبناء جلدتها(٢) وتطول الأمثلة التي لا أريد لها أن تطول وأنا بصدد البواكير. لقـد تمكنا في هذه القصة من أن نضع أيدينا على بنية أساسية من أسس تجربة زنكنه مع المرأة الأ وهي عقدة الشعور بالخيانة والتي تبلورت في كتاباته اللاحقة.

(٤) راجع مقدمة زنكنه التقييمية لقصصه صد ٤٢ والتي كتبها بعد سنتين من تاريخ كتابة قصصه



# غصن من الظل منكسر.. جدا

دلاور قرداغي ترجمة: آزاد برزنجي

(قراءة انطولوجية للظل بضمير الشخص الاول الغائب) الى آزاد برزنجى وكذلك بابولينا

لأغنية
افتحي قوسا للشك
ضعي فارزة امام الغربة
ارسمي خطا بنفسجيا تحت الوحدة
ادخلي ارنبا ورديا واقعا في كمين الجزر
في جملة
اعربي ماء اثناء الالتفاتة
احفري علامة تعجب
على مرفق شجرة التوت في ساحة المدرسة
املئي دفتر املاء الزيز
من: جيد جدا. احسنت
طاب نهارك يا ابنتي:

هب اللون على الصف
يا ابنتي
هب اللون..
هب اللون..
(سامحيني ان غبت ذات مساء فجأة)
اسامحك..
ان غبت ذات مساء بغتة
اعيدي بورتريت والدك
الى حقيبتك
واستأذني
الحروف المجمدة في حنجرة
الغرباء!
ارسمى صورة سوداء وبيضاء

وليس ذلك اللون الشرابي استعدي.. لقد هبت الشيخوخة حيث كل جدك يأتي كل صباح في عربة اعيدي بورتريت والدك الى حقيبتك ويملأ منه جيوب اشجار الصنوبر لاتقفلي ماء اغنية الساحة لاتسدلي قلق نافذة غرفة الضيوف وعيون الياسمين بوجه حزن مساءات الزقاق اليوم هو السبت: الله اعلم كم فراشة ستموت اصنعى من صفحات دفتر الرياضيات في كتاب التربية الوطنية لابنتى؟ طائرات ورقية. ومن صفحات كتاب الجغرافيا امس كان الاحد الله اعلم كم غضن ظل بليلا زورقا قد انكسر لاتراهنی علی انی اعرف في كتاب الجغرافيا لابنتى؟ لون شريط شعرك هل هو احمر.. ام بنفسجي؟ هب اللون يا ابنتى! هبت الشيخوخة.. لا اعرف.. هل صبغ الاظافر ذاك اعيدي بورتريت والدك الى حقيبتك ينسجم مع حذائك استأذني.. يا ابنتي ام مع لون الغروب؟! الاطفال الذين استريحي.. ابنتي خسروا سيقانهم في الشوارع ها قد غار المساء ونسوا اعينهم في غسق الليل هبت الشيخوخة! بين افانين النزوح والنزوح سامحيني ان غبت في غير اوان استأذني.. يا ابنتي فانا لم اعد اراك وردية دنيا صغيرة كهذه ولا انت ترينني ناصع البياض! حيث لا باب فيها للهرب فاللون قد هب! ولا نافذة للانتحار ليس ذلك اللون الفيروزي استأذني.. يا ابنتي حیث کانت امی تکحل به اوثان كتاب التاريخ عيون الحصرم الرمداء ذي الاعناق الطويلة عند مساءات طيران الجياد وليس ذاك اللون البنفسجي الفاتح جدا الاوثان التي اساءت فهمها

لنزاهة الزرافة!!

الاوثان التي انتهزت تيه الانبياء

على عورة التين!

حيث يطبعه الصيف من شدة الغيرة

<del>ه</del>مر

\*صور من دفتر رسم ابنتي بغير علم معلم الرسم\*

الرسم الأول:

ابيض نصف عار

والنصف الاخر متناثر

في زاوية قاتمة متروكة

في الوسط والزاوية اليمنى

ثمة بقع سود

تشبه ظلالا

او آثار اقدام حيوان اليف

غصن من الريحان يستقيم

ونقطة سوداء في ساحة بيضاء

تنتفض

طفل يعود من المدرسة

اغنية تتناهى الى السمع.

الرسم الثانى:

ابيض اكثر فتامة

على شكل خط

يأتي من اقصى الزاوية

نحو العمق

ثم ينكسر ليصل اقصى الزاوية الاخرى

سرب من الطيور..

كأنها زرازير

او عقعق

ظلالها اكبر من انفسها

مرات

تطير على حين غرة

كي تدون كتب البلاغة

المشكوك فيها!

استأذني.. ياابنتي

سيف الشاه أسماعيل الصفوي

عكاز اتاتورك

عصا معلم النشيد

الكرة الارضية المغبرة

على طاولة غرفة المدير

استأذني

قطعان الغزلان الشاردة

في كتب العلوم

الحمائم الحزينة

عند شباك تيوب نامق على<sup>(۱)</sup>

طاب نهارك يا ابنتي

استريحي.. قد هب اللون

استعدي.. قد هبت الشيخوخة

اعيدي بورتريت والدك الى حقيبتك

سامحيني ان غبت ذات مساء

فجأة

لاتراهني على..

این سأحط؟

فلربما اكون تحت حوافي سطح

بيت آزاد شوقى<sup>(۲)</sup> البعيد جدا

او أغدو قطرة ندى بلبلة

في كف احدى الوان

سامان كريم<sup>(٢)</sup> الجامحة!

عمر 2008 (22) عادل العربي العاد (22) العربي العاد (22) العربي العاد (22) العربي العاد (22) العربي العاد (22)

صوب اليسار..

تترك ظلالها من ورائها الخامس:

ليس هناك من احد لاتعد

وينام القمر! ففروع الاشجار

بين المراجيح

الرسم الثالث: على حفافي الجداول

لون مائل الى الاسود في صفحات الكتب والدفاتر وتفاسير الاحلام

يتبخر تشبه اطفالا صما بكما

ويترك اثرا ورديا يحلمون تحت المظلات.

شكل نعش في الوسط انها لاتشبه عصافير

يحتل جزئين من فضاء تطير الى الضفة الاخرى

اللوحة! طائرة ورقية مضطربة في السماء

ثمة طفل يمر بجانب اغنية جماعية.

مقبرة

اصوات ميثولوجية الرسم السادس:

حمامة تلبس في عينيها نظارة.. تهدل هناك شطب بالخط الاحمر وعلى شكلX

ارنبة في الجانب الآخر تلد فوق الرسم. وقد كتب معلم الرسم عبارة

دعموص بخط رديء في زاوية الرسم البيضاء..

يكتب النقد لل التحدث عن الصورة ولن اقرأ العبارة

يأتي الليل! لاعتبارات تربوية واخلافية وسياسية.

الصهت

هب اللون

الرسم الرابع: يا ابنتي...

الوقت هو الأصيل لقد هبت الشيخوخة

ثمة ورقة غيرت مجرى جدول ذات مساء وعند عودتي

نحو اليسار! ستنفتح شبابيك الاجاص

سلحفاة ترنو حائرة الى السماء بوجه الرؤيا

صواعق سينتحر الريباس.

ظلال.. ظلال.. ظلال. ظلال

باثداء الكرز الذابلة

ستقتل نفسها سمعتك بالقرب من اللون

في أوج هطول المطر حينها علمت:

لدى عودتى ان تلك الاصابع الموسيقية

سأترك صوتي امانة لاتعود لي

عند لون عيون الاسماك. والعيون الرياضية تلك

عند عودتي لاتعود لك!

في غير اوان حينها لم اسمح لنفسي:

ستذوب قطعان الثلوج تلك بالبحث في جيوب الصحراء

في غير اوان للعثور على اصابعي. ستطير تلك الاحصنة خجلت:

في غير اوان.. سأعود معك الاسماك

الى الازقة المكتظة بالانتظار الزجاجي ابت عيوني ان تشهدنا:

في غير اوان.. سأعود معك ننصب خيمة للعب

وجيوبي مليئة هناك.. بعيدا عن الجبهات.

وذاكرتي مليئة مع العشق

بذكريات الدلب الخضراء. جنب هندسة الموت

طاب نهارك يا ابنتي..

استريحي: قد هب اللون طاب نهارك.. يا ابنتي:

استعدي: قد هبت الشيخوخة سامحيني.. ان غبت ذات مساء سامحيني ان غبت ذات صباح فجأة

خجلت

فجأة اسامحك.. ان غبت ذات مساء

بعيدا عن المساهات المستلقية بغتة

داخل التوابيت.. بخطوة ولا تسألي منذ الآن:

بعيدا عن تيبس الثورة الى اي عنقاء

وتأرجح التاريخ.. بقليل يعود نسب اولئك الكيميائيين

مع نزهة المساءات البرتقالية لاتسألي:

للسيف ما مدى انتماء اولئك الفيزيائيين الكفار

وغثيان الحرب... لأوزان وحجوم الوحدة المائلة الى الصفرة

لا تسألى عن هوية الفلكيين الذين

معربد

على الضفاف الاخر للبحر. اغلقوا بوجهنا ابواب الابراج ولاتسألي عن عمر الطفل الذي كلما اقتربت ظهرن اكثر عريا طارد الفراشات كلما تقدمت اكثر في حديقة الكتب الوحيدة ازدادت كثافة الوان رينوار المضيئة لاتسألى.. وخطاطيف القبل واقرئي ميثولوجيا قطع رأسي وسرب نحل اجسادهن بجانب تجمد الفؤوس خوضى معركة العمر حولى! مع بواب صوامعي.. لاتسألى.. هب اللون يا ابنتى هبت الشيخوخة واقطفى اصابعي تحت انقاض الورود فما نعمل. انا وانت. في فيدراسيون هذه المواسم الهمجية؟! واستردي وما الذي نأمل عيني من الاجاص من تلك الغراميات الوهمية؟ وفؤادي من الزقاق وصوتى من الاسماك اضحكى! حتى اقصى الاختناق.. اضحكي وذراعي من الظلال. (ذكرى غير كاملة مكتوبة في دفتر مذكرات ابنتي. تعري! هذه الذكرى لشخص مجهول، ولربما قد حصلت عليها حتى اقصى الرقاد.. تعري أغلقي االنوافذ حتى اقصى العبث ابنتي مصادفة في احد النزوحات الميثولوجية) بوجه اللون ليالي.. امنح عمري لفتيات الحدود الوحيدات وحزن الغروب احضانهن دافئة ثم ومن هناك ناوليني حرفا من السكوت لكى ابقى في ذاكرة الماء والاوراث وتفوح من انفاسهن رائحة الخطاف المقتول توا ونا ولك بدورى شرفة والدهن قاجاري متشائم من الرؤيا كي تنزلي منها الى حدائق الرقص! واما والدتهن.. فيعود اصلها لصياد سمك ناوليني مترا مربعا

<del>ه</del>مر

من الموت لاتقفلي ماء اغنية الساحة

كي امتلك مساحة احارب فيها لاتسدلي فلق نافذة غرفة الضيوف

واناولك بدوري زورها بوجه حزن مساءات الزهاق.

من الخجل في اسفل الصفحة

كي تعبري به الى الاستسلام.

طاب نهارك يا ابنتي! موشكة على الانتهاء

سامحيني ان غبت ذات مساء الوحدة

فجأة الجزر الجزر المجزر المجزر

اسامحك ان غاب احدنا عن الآخر في جملة

ذات صباح اعربي ماء

اعيدي بورتريت والدك

الى حقيبتك احفري علامة تعجب

فثمة شبر من الظل اخيرا على كف شجرة التوت في ساحة المدرسة

كي لتمدن جنب الرؤيا الزيز

واصفق لفوضى الحدائق من: جيد جدا.. احسنت

كصوفي عدمي سامحيني أن غبت ذات مساء

ولكنني... لن اتعلم لغة الاوثان فجأة

ولن استطيع عد اعمدة الدخان فقد غار المساء

انظر الى ورائى واعلم: يا ابنتى

انى لن اقدر على مصالحة نفسى وهبت الشيخوخة!

ولن اقدر مبارزة الديالكتيك!

هب اللون..

يا ابنتي الهوامش

هبت الشيخوخة! ١-فنان تشكيلي كردي

اعيدي بورتريت والدك ٢-فنان تشكيلي كردي

الى حقيبتك ٣-فنان تشكيلي كردي

## بازايسان مكان كسيماء الخديعة

### نص: هوشنك الوزيري

مضوا

وأخيراً أستيقظنا على صراخ سبابته وهي تنشد مضوا وحدهم

اكتشاف كومة غيب مفضوح أمامنا

لم يتركوا سوى التوق الذي تخفى بكمائنه

"هو ذا الكان.. هو ذا ماء روحنا الأزلي" مشيراً بخشوع في غبار خطواتهم.

الهزائم المذكورة في كتابنا الذي فقدناه منذ ان كان

المكانُ مكاناً الى هواء يسعل بوجه الجهات كلها. وهاتفاً وهم يسوقون جمالهم وبراهينهم و نسائهم

واليأس أيضاً

بجلال من يكتشف فجأة سره المقدس ويتعثر به

"باركوه.. آمن من يبارك هذا الهواء المغبر بنتف من وجه اليأس الذي لم يشاؤوا أن يتركوه هناك وحيداً، عرضة

الله." ثم انحنى بوجهه الجليل الدامع علينا، وجه لم

للنهب.

يذكرنا إلا بالبذخ البهي للسان المكان حين كان مكاناً كأنهم خارجون من صخب الخديعة

"لنسبح باسم ترابه المبجل ببكاء آبائنا وأطلال السلالة." لم تعرهم جهة يقينها.

وكمن يصيبه رجفان حمى اليقين قلبَ المكانَ بين يمضون

راحتيه بحثا عن بوابة نلج اليه

"انه المكان كله لا ينقصه إلا الكلام"

\*\*\*

غير آبهين بالأرض وهي تختلس الاصغاء الى ما يسقطه متاعهم من أدعية أصابها الهزال وهي تفاوض الله فيخذلها،

وخسارات لم يعلنوها

و بضعة صباحات تملصت من سيرة رحلتهم

ليتلقفها الأطفال بأرجلهم.

ترمقهم السموات وهي تتمتم بالتعاويذ التي تدفع المهلكة وتعبت المياه منهم،

المكان

يفر مدهوشا من حمل الحشد وأرثه، ويتزين بسيماء سكرى..

الخديعة.

كمن يحارب الضباب و يسقط منهكا من شدة وهم يسوقون كتبهم وكلابهم ونسائهم وماضيهم الوضوح

مضوا غامضين

يقودهم فجرٌ شائك بخيبته

وهو يسرد لهم عماء نهاراته..

كيدِ استدارت لتتلقف ما فات الأصابع من لذة آثار اللمس..

استدار الشيخ الجليل نحونا

نحن الذين لم نكن نشبه سوى قبضة رمل تركت في رعاية ريح ضاحكة بوجه الجهات،

وخطب

" وجدنا بازايان كث اللحية، عجوزاً

يسعل الصخور ويتقيأ نصوصا ملغزة و يقينا الراقدة على رملك الوثير أليما...

لم نفهمه ولم يكن قادراً على تذكرنا.."

وانحنى الشيخ الحكيم الذي كان يضجّ بزمان الأوليين بيقين من؟

ومُثلهم علينا هامسا

"كانت الأشياء كلها تمضى إلى نهايتها.

شهدته بعيني الجليلتين.. كان حتف المكان مهيباً.."

وهو يتلو صوابه وصلواته

على حشد يتمايل دروشة وراءه من فرط اليقين:

" المياه أكذوبة الكهنة واليابسة بدعة صغار الأنبياء

حين خرجوا من أفلاكهم

الحق أقول لكم .. لا مكان هنا" و تهتف الجموع

ومن ثم مضوا وحدهم يحرسهم عماء حلو...

لم يتركوا سوى هواءً مريضا وهو يشير بخباثته المعهودة الى متسع من العبث بين سبابة الشيخ التي

تعرج

بصوابها وبين المكان وهو يختبىء في اسطبلات الذاكرة.

بازایان..کم اشتقنا الیك؟

بازايان.. كم من مرة حاولنا العثور عليك فكنا دوما نتعثر بعمائنا الضروس التي ثملت بجَمال متاهاتك وخدمها.

بازايان.. لم يكن لك جسد حين كنا نتوسل من شدة هتكنا للطرقات، عناقاً فكنا نراقص ظلالنا

بازايان أنت حفنة من غواية متقنة لا يمكن سردها.

\* \* \*

لنرشق صوابك قليلا..

بيقين من كنت تحاول الافتراب من المكان ملثماً، كمن يلتف بألفباء الليل، لتدون خلسة كل ما يأبي التدوين كنا نصغي لوجهه منفتحاً ببطئ على أقليم الشيخوخة ومن ثم تَعلن مفزوعاً: هذا وجهى بتمامه وكماله

فأسردوه إن أستطعتم و ليس لكم الحق أن تهملوا زنديقا قد يكمن خلف التجاعيد أو حتى نتفة واحدة من جماله أو قسوته.

كنت بارعاً في تلاش أبهرنا وأخجلنا بهاؤه حين لامستَ منائراً كانت تشمخ في قداسة المكان بحثاً عن دليل لا ينصب نفسه بطلا صاخبا على ظل المكان فلم تجد سوى بضع محاربين خرس يشهرون ألسنتهم القطوعة بيدِ بينما يرفعون حرابهم التي يلمع عليها رأس اللغة بيدهم الأخرى.

كنت تأمل سبى المكان أو ربما غوايته حين كنت ترنو جهة الشمس و تُتمتم: لم يزل ثمة متسع لشرق سيأتى ومعه حشد من الفقهاء يتراصون بعباءاتهم الكثة في يقين طويل تتقدمهم خرائطهم وكتبهم و موتاهم.. وسيعتكف كلُّ على نوره بهدوء كأنه حكمة الموت باسطا شريعته وأوراقه ليهندس الخواء مدائنا وزقورات ومعابد ومنائر تتناحر وتتشابك وهي في طريقها إلى السماء.

كنت تغور وتهبط مسحورا بغوايتك ونحن ننشد لك: " الحمد لك.. الحمد لك.. أنت القابض على سراب تسميه مكاناً، الساكن قفراً يضج بالعواء وتُخطبُ هذي قلعتنا.."

وفي خضم الإثم هذا كله.. إثم المدينة وهي تهش أي مكان ضروس هذا؟ جوفات من بيوت الطين عن وجهها وتسحب وراءها أزقة ومآذن كل حسب نطقها ولعثمة دعاءاتها. إثم أسوار بازيان ومتاهاتها. في خضم لعنة الهتافات حول أية وحدانية علينا أن نرث، كنتُ تغسل قدميك في ينابيعنا وترشدنا، نحن الذين لم نكن سوى كومة من الخشوع، حول أي قفر علينا أن نغزو ونحن نصغى ليس لك

بل إلى ذلك الطفل المشاكس الذي يسرد في آخر الليل مرتجفاً وكأنه مصاب بحمى المعنى أو ألقه كلما رآه اليوم: زقاق يحاجج الشارع حول جدوى رقاده البليد هكذا طوال اليوم. شجرة هرمة تشاجر عاشقين كانا على وشك تدوين ذكرياتهما الرخيصة على خصرها. وحكاية المرأة التي كانت تئن وتشهق وهي تجادل جسدها بإصبعها حول معانى الرفعة و الذروة.

و المرآة التي صادف أن رمقت الجمال مرة فتشطّت. ومن ثم أية ضراوة هذه؟

ضراوة أبنائك العائدين من جدالات مترفة. ضراوة بها وحدها رصصت معتقدات المكان وبنيت ممراته جنوبا يسقط كفاكهة طازجة على أجساد نسائنا البضة، شرقاً يندلق بوحيه الأليم، وجهاتِ أخرى لم نستطع تسميتها ألفناها ملقاة كأفاع سامة على القلوع وبين الأبراج وبين أقدامنا يحرسها داخل السور صوابُك الذي شيّدته بأبناء تقاة بعنفهم كلما خذلهم المكان في المجيء يجرجرون ورائهم جثة السماوات طبقة طبقة بأطراف حرابهم، ليبنوا مكانهم الحق تحت ظلال سيوفهم.

أبناء مرممون بالصواب ولا يثيرون البتة رجفة شك حول صحة يقينهم.

ضروسا كانت عتبات يابسته التي أوحت لنا، نحن الذين لم نكن سوى قبائلا من الوحل، ان نخيم قبالة عريها الباذخ و نتلوا صلواتنا. ضروساً كان بالحجج المعطوبة لقببه التي تستيقظ كل صباح على هتاف صغار الغزاة وهم يستدرجون المكان الى خزانة ملابسه ليلبسوه مايناسب لون يومهم المرف.



## سفر متواصل هذه الغربة

شعر: محمد كساس ترجمة: جيهان عمر

وأنا لوحدي اسقي شجرة الانتظار هذه انا جئت الى الوجود وحيدا واحمل صرة هذا السفر غير المجد وحدي أتابع طريقي من صحراء الى صحراء عربة بلا نهاية هذا العمر غربة بلا نهاية هذا العمر سراب لفنى من كل النواحي تنضح فيها الوحدة بقدر الآم وحسرات عاشق وأوراق الاشجار متساقطة» أشعل واحدى وخمسين شمعة لخريف عمري وأنا مع نفسي أعود الى ذكريات مملكة سراب الطفولة ومع بكاء كل شمعة

إنني محكوم بحب تتقطر منه الوحدة احس بأنني في نار سقر ولا يسمع صدى صوتي أنا مطمئن بأن في سحر (سيروان) عمري يترك هذا الدهر لذا لاتبقى قوة لي وينهب ديوان طربي الآن لكي تعرفونني خذوا أماكنكم على جناح العنقاد ومن مرايا عمري المحطمة ومن مرايا عمري المحطمة انظروا الي ترون كيف أن كل المواسم الاربعة لعشقي ترون كيف أن كل المواسم الاربعة لعشقي اصبحت خريف الانتظار

هجر 2008 (22) فعلم الحريبي العلم الحريبي العلم العربي ا

اودع قدري لدى سراب الانتظار من هطول زوبعة العيون المحدقة المذهولة حينئذ كل اعضاء جسمى تطفح بحسرة أحفظ نفسى لعالم، لنكون أنا وأنت كلانا..

لا نهاية لها الشعر.. مخلوفين فيه

إني أردت الى متى تبقى نضرتي لتكون أنت طائر نورس كثير الحركة ومادام تسمع صلصلة صوتى وألون أنا أمواج رغبة متلهفة

فعلي جناح نجمة وبالتالي فلا أنت تسمح للفم والحسرة أن يحرثني

اتجول من انحاء ضرائب هذا الكون ولا أنا أسمع لك أن تتذوق

لأبحث عن كينونة جمالي وإنسانيتي من تفاح الفناء ومع غناء مقام الصبا تعال كي نثمل

أبلغ بدموعي غم أزلي الى القدم ويلثم بعضنا البعض أعضاء اجسامنا

أنا أردت أن أبحث عن بستان دعنا نفنى من روح بعضنا البعض، فيه شجرة تفاح المحبة إلى أن يأتي يوم فيامة عشقنا

ولم يقطف أحد خديه مع طوفان التلهف والاشتياق وحتى نملاً كل عمق غوصنا بالعشق

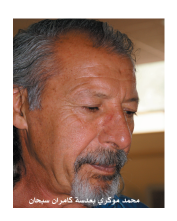
أنا اردت أن أبحث عن أمطار الله نوره عليه،

تجرف مدى عمري عن الضربة ويترك هلال هذا الغم،

وتود عني لدى العشق جلسة هذا العمر لكن واحسرتاه إنه سراب.. سراب

لكن واحسرتاه إنه سراب.. سراب تعال كي نثمل مزاري عند حافة الغروب ايها الشعر..!!

وليست لدي حتى مظلة أحمى بها نفسي



### عارنامه\*

قصة: محمد موكري ترجمة وتقديم: جلال زنكَابادي

يعد محمد موكري (تولد ١٩٤٥ كركوك/ عصامي النشأة، من أبرز الأدباء في مشهد الثقافة الكردية المعاصرة، فهو فاص، روائي، كاتب مسرحي، صحافي شاعر، رسام ومترجم إلى الكردية عن اللغات:الفارسية والعربية والآذرية. وقد ترجمت غالبية أعماله إلى اللغات: العربية، الفارسية، التركية والفرنسية، ومنها مجموعته القصصية(الطريدة) ورواياته:النباح/ الإنهيار/ الثأر/ والتنين.. ومسرحيتاه: ثلاث محاكمات، وهارون الرشيد.

\*من ترجماته عن الفارسية:تاراس بولبا لكُوكُل/فيفا زاباتا لجون شتاينبيك/ حمارنامه/ ودراسة عن الشاعر خسرو كُلسرخي.

ومن ترجماته عن العربية إلى الكردية: همنكُواي لفيليب يونكُ/ هنري جيمس لليون نيدل/ حديقة الحيوان لأدوار ألبي/ الجسر لجورج ثيوتيكا/ المرحوم لبرانسيلاف/ القيثارة الحديدية لجوزيف أوكونور/قصائد بريخت/ مسرحيات: الظمأ، الضباب، عربة الموت ليوجين أونيل/ مسرحيات: البجعة، مسسز جوليا، سموم، اللعب بالنار لسرّينبركُ/ مسرحيتا:اليمامة، حلم الملك لحيي الدين زنكنه.

ومن ترجماته عن الآذرية:مسرحية الأموات لجليل محمد فليزاده.

ومن ترجماته عن الكردية إلى العربية:قصائد للشعراء قوباد جليزاده وشيركو بيكس وصلاح شوان. \*يعمل منذ سنوات رئيساً لتحرير مجلتيّ (بيفين) الصادرتين باللغتين الكردية والعربية} (مهداة إلى الذين لم يلقوا حتوفهم في الإحتراب الإنتحاري، ولايريدون أن يهلكوا في الإحترابات المقبلة) (أنا) ولدت بالخطأ وسمّوني بالخطأ، وحياتي كلّها خطأ في خطأ... وقد دحرت الخطأ بالخطأ؛ حتى استحلت كدساً متراكماً من الأخطاء.

لمْ أدرك هذه الحقيقة بنفسي، ولمْ أكن سائحاً أو من هوّاة السفر؛ حتى يتبيّن لي هذا الأمر بالمقارنات. قطعاً.. لاأعرف متى وكيف صارت هذه الحقيقة جزءً من حياتي.

خطأً ترى عيناي الأسود كأسود والأبيض كأبيض، وأذناي حسب الدستور نفسه بالخطأ تسمعان الجيّد جيّداً والسيىء سيّئاً. أمّ لساني فهو أكبر خطّاء حدّ لخبطة كلّ نواياي؛ فإن نويت القول:

- " كان صاحبنا يرتدي زيّاً أبيض، ويشبه ملكاً، وهو بعيد عن المنكر وسوء الطويّة. إنه نعم الإنسان الطيّب الصّالح، وكل ما نتقوّله عنه إفتراء وبهتان وحسد، وبعيد عن سلوكه الحسن الطاهر. إنه ذو شخصيّة قويّة ، ويتسم بقوّة الإرادة والوفاء والإخلاص والجرأة..أجل؛ إنه صادق وشجاع..إنه إنسان بمعنى الكلمة"

فإذا بلساني يستبدل كلُّ هذا الذي نويت قوله، ولاأدري كيف ينطق فوراً:

-" كان صاحبنا يرتدي زيّاً أسود، ويبدو شرّيراً شبيهاً بالشيطان. إنه فاعل المنكرات وشخص سييء؛ فكلّ ما نقوله عنه هو عين الحقيقة ويجلو نواياه الخبيثة. إنه عبد خنوع وعميل مأجور..يا له من ناكر جميل، حبان، بل حيوان إبن حيوان"!

ويبدو أن الخطأ مازال هيّناً حتى هذا الحدِّ، وغير مركّز ومكثّف، فماذا ستقولون إن قلت لن أقف عند هذا الحدّ؛ حيث ينقضّ عليه لسانى فيصليه بوابل من الكلمات المدرارة:

-" ليس وحده هكذا؛ إنّما هذا ديدن أصله وفصله، وقد ورث هذه الخصال عن أجداده وأسلافه...إن كلّ السوءات والكبائر لاصقة بهم وتبدر عنهم..أجل؛ كلّ ما تقولونه عنه عين الحقيقة : قاتل، لص، سلاّب، نهّاب، مافيا، خائن، جاسوس، سيّيء الأخلاق، كلب ابن كلب"

وتنهمر الكلمات ومرادفاتها من لساني مدرارة؛ فيحرجني سيلها العرمرم أيّما احراج، حتى إذا ما استفقت أحدني وقد ألصقت بنفسي هذه النعوت والصفات كلّها! ودون أن أراجع نفسي ، أحوّل فوراً لساني التعيس الملتصق بي إلى (الطابكَير) حيث أعيده القهقرى بمائة وثمانين درجة!

-" حقّاً انه من عائلة شريفة نبيلة المحتد...إنه شهم، مضحّ، ثوريّ، ذو سلوك حميد، مخلص، طاهر اليد واللسان، وطنيّ غيور وعالى الخلق.."

وعندها أستعيد وعيي؛ فيتبيّن لي انني أتحدّث عن نفسي، حيث منحت لنفسي كلّ ما ليس لي؛ فأشفق لحظتئذ ليس على نفسي فحسب، وإنما على تلكم الكلمات المسكينة... فيا ترى كيف ينقضّ لساني (حجر المسنّ) هذا على جسمي العارسز وروحي اللعينة، ويمزّق سدى أوصالي إرباً إرباً، ويحيلها لقمة لقمة تقطّعها أسناني ويمضغها لسانى للمتخرّصين وأعدائي! أو يعلّق الأوسمة والنياشين الزائفة على صدري!

هذا ما يفعله لساني وهو واحد؛ فكيف يكون الحال مع أذنيّ سيّئتيّ السمع وهما اثنتان اثنتان؟! الأذن اليسرى/ الأذن اليمنى كلتاهما تخدع شقيقتها! تستمع اليمنى لليسرى، واليسرى تبتغي السماع حسب رغبتها ومرامها؛ فإذا ما سمعت الأذن اليمنى:

- "من أجل مصالح المظلومين المحرومين؛ يرفض يساريّو البلد التعامل مع الحكّام من أعداء طبقتهم" تسجّلها فوراً:
  - " لقد تمرّد يساريّو الوطن وانحرفوا متحالفين مع أعداء طبقتهم"

وإذا ما سمعت الأذن اليسرى:

- " أيها الوطن! أنا مفتونٌ بك وقد تذكّرت سيماءك"

تدوّنها هكذا في الحال:

- " أيّها الوطن! أنا ممتن لك وقد تذكّرت سيمائي"

إنني أكداس مرّ اكمة من الأخطاء...فقد ولدت أصلاً بالخطأ، لكن يا للحيف لن أموت بالخطأ نفسه! ثمّ إن عينيّ اثنتان إثنتان:

اليسرى لإستهداف نفسى، واليمنى للمهمّة نفسها.

ومن ثمّ ثمّة يداي وهما اثنتان إثنتان، ويا للحيف لديّ عشر أصابع فقط.

خنصري للضغط على الزناد والتسديد نحو نفسى.

بنصري للضغط على الزناد وتجريح نفسى.

وسطاي للضغط على الزناد والإنتحار.

سبّابتي للضغط على الزناد وإزاحة نفسي.

وإبهامي للضغط على الزناد وتضريط نفسى.

لأأدري لأيّ من يديّ هذه الأصابع، أمّ أصابع يدي الثانية:

الخنصر للبصق والزعل

البنصر لكلّ شيء ولاشيء

الوسطى للإنتعاض والشتائم السوقية

السبّابة لشهادة الزور

والإبهام لاستمراء الخنوع.

خطأ أنا وموجود بالخطأ على هذه الأرض، التي أوسّخها بالأخطاء.

ولى ساقان، يا لهما من ساقين!

فالآخرون تتشوّش رؤوسهم خلال المشكلات والمعضلات، أمّا أنا فسافاي!

ساقى اليمنى عدوّة لنفسها وساقى اليسرى عدوّة لأعدائى وصديقة لأعدائي.

ساقى اليسرى عدوّة لكلّ أصدقاء وأعداء ساقى اليمني.

كلتاهما عدوة لجسمى

وجسمي عدوّ لروحي

وروحي عدوّة لكلّ ذي روح

فلكي أبرهن على دقة تصويبي؛ أقتل بلبلاً بطلقة واحدة وألتهم لحمه!

كلُّ شيء ينحدر ليساري، بينما تخطو أشيائي اليمينية صعوداً.

إنني أكداس متراكمة من الأخطاء...فقد ولدت أصلاً بالخطأ، لكن للأسف لن أموت بالخطأ نفسه!

لقد هلكت أقوام اسبارطة وساسان وفنيت عن بكرة أبيها، لكننى لمْ أفنَ!

إن بقائي لخطأ التاريخ الشره الكذَّاب الحرباوي.

وعنادي هذا لهو خطأ العلم والقسوة.

وإن صمودي وبقائى على قيد الحياة خطأ سايكولوجي، ايديولوجي وتنكلوجي!

وانتحاري الآن وفنائي خطأ الأخطاء.

فأنا الآن خطأ الأخطاء.

قبل بضع سنين قيل لي:

- الإحتراب مع جسمك سيّىء؛ مهما كانت الذريعة.

فصمتت. وبعد إحترابي مع نفسي، وإثر التجربة المريرة؛ تبيّن لي فعلاً مدي ضرره.

وبعد سنين أخرى ، كرروا علىّ القول نفسه؛ فتبيّن لي بعد التجربة انه سيّىء فعلاً؛ فقالوا:

- لاذا كررته وقد عرفت من قبل؟!
  - لكى أبرهن عمليّاً مدى سوئه.

وخلال الأشهر القليلة الماضية حدّثني ضميري (الذي عندي وليس عندي) بالشيء نفسه، ولكن ككلام مجرّد..كلام بائس على لسانى القاطع لنفسى، فقلت:

- " كلّ شيء تتجلّى جودته أو سوءته؛ إثر التجربة"

وفضلاً عن التفاهات؛ فأنا عدوّ لدود لشبه الضمير هذا! وهذا أيضاً مجرّد كلام، ولقد وضع كلاماً معقولاً على لساني قائلاً لي:

- " إنك ذو تجارب جمّة؛ فليس من داعٍ أن تستنبط النتائج نفسها من الأخطاء المكررة نفسها. وإذا بلساني يستمطر الكلمات هكذا:
  - " وكيف أبرهن إذنْ على أن الحرب مدمّرة؟!"

أنا خطأ وبالخطأ سُمّيت ، بل وإنسان بالخطأ؛ وإلاّ فأنا دابّة بهيمة، لو إستبدلوا الحمارَ بي؛ لخسروا البرذعة! وفوق كلّ هذا، أنا مجرّد خادم ، خادم لأحد الآغوات، أبرهن له صواب الأكاذيب..وآغاي هذا خادم لأحد الآغوات

الكبار، يجمّل له أكاذيبه..وآغا آغاي خادم للآغا الأعظم، يجمّل له الأكاذيب الكبرى، ويكذب له وعليه، ويضع الأكاذيب على لسانه!

وهكذا فأنا الخادم الأحمق في مصنع الأكاذيب العظمى، لست سوى كيان كاذب.

ولاأعرف الآن أيّ كذبة أخرى في جعبتى!

إن تهديدي كذب وحروبي أكذُب!

عاطفتي كذب وبغضائي أكذُب!

وأكاذيبي أكذب من الكذب!

لقد ولدت خطأً وسمّيت خطأً فأنا خطأ الأخطاء.

يبدو أنني قد عرّفت نفسي لماماً حتى هذا الحد؛ وقد حان الحديث عن مهمّتي.

إنني مدجّج بشتّى الأسلحة مثل السلّحين الكثيرين هنا وهناك:

بالمسدّس، الكلاشنكوف، الـ (ب. ك. سي)، الدوشكه، مدفع١٠٦ ملم، المدفع النمساوي، الكاتيوشا...لكن يا للحيف والحسرة؛ ليست لديّ طائرة حربيّة، أسلحة كيمياويّة ونوويّة..يا مائة حيف!

إذنْ؛ لاأحتاج المستلزمات الحديثة الأخرى للحرب؛ فمثلاً لست بحاجة البتّة إلى كلب بوليسي؛ لأنني أكلب! بل كلب ابن كلب أضعافاً مضاعفة، حتى ان أيّ جلاّد متمرّس قدير يحتاج التتلمذ على يدي في دورة تقوية لستة أو سبعة شهور على الأقل! فلي تاريخ مشهود في اللصوصيّة والنهب والسّلب؛ إذْ أتقنت الطفيليّة الشرهة الشرسة حدّ اقتلاع أشجاري وأحجاري وتهريبها مع الديناميت عبر الحدود المجاورة. ولإعماء نفسي وتعريج نفسي وإفناء ذاتي مقلبل بضعة دنانير وتومنات وليرات ودولارات؛ لمْ ولن أتوان عن تشويه سمعة هذا أو ذاك؛ يكفيهم فقط وضع سطر واحد على لساني؛ فلاحقاً لاترتضوا بي، إنْ لمْ أدبّج عشر صفحات عن مثالب أخته وأمّه، بل شجر وحجر منزله، وحتى العصفور المتقافز على شرفته!

هو ذا أنا خطأ الأخطاء...

لست أتذكّر الآن ولن أستطيع إحصاء الخنادق- الإسطبلات، التي إستبدلتها هنا وهناك.. ولاتتصوّروا انهم لايعرفونني على حقيقتي كمخلوق تافه وسافل. أجل؛ إنهم يعرفون حقيقتي جيداً، لكنهم يحترمونني ويكافؤونني؛ لأنني ضروريّ لهم فهم يحتاجونني! بعبارة أوجز، لولاي؛ لما كانوا، ولو لم يكن أمثالي؛ لكانوا مجرّد نكرات وشذّاذ آفاق!

يقيناً ولدت بالخطأ، وبالخطأ سمّيت، وكلّ سنيّ عمري أخطاء تترى...هذا أنا أكداس أخطاء متراكمة، بل خطأ الأخطاء.

أوّل أمس ليلاً، إجتمع بنا قائدنا العسكري الجديد، وابتدأ يسألنا الواحد تلو الآخرعن أسمائنا الثلاثيّة.. ولمّا جاء دوري:

- أنت يا ذا العينين اللامعتين! ما اسمك الثلاثي؟

فبدلاً من أن أجيبه:

- خطأ ابن خطأ، إبن أخ الخطأ.

إذا بلساني اللعين قاطع ذاتي يهبّ ناطقاً:

- كردي ابن كردي إبن أخ الكردي.

فاستحسن الإسم كثيراً؛ فلم يسيطر على نفسه، فقال متحمّساً:

- تاريخ عائلتكم الفاضلة يشهد على إخلاصها لهذه الأمّة وأرضها..يقيناً لم يكلُ ولم يملُ أجدادكم وأسلافكم من خدمة هذا الشعب المضطهد، البطل، المنتفض، والتفاني من أجله بالغالي والنفيس..بل يتجلّى في عينيك الذكيّتين المتألّقتين مدى تضحياتك وإيثارك وإخلاصك ووفائك..حقّاً انك أبيّ بطل مغوار وابن بارّ شجاع لهذا الشعب والوطن المفدّى.

وراح يستمطرني مدراراً مادحاً إيّاي وحامداً كلّ ما ليس فيّ! طبعاً ماكان يهمّه قطعاً إنْ كنت أتّسم حقّاً بما ينعتني به أمْ لا! وسرعان ما أناط بي مهمذة قيادة مفرزة ضاربة..ويا لها من مهمّة يسيرة عليّ! فانطلقت في الحال صوب جبهة الإحتراب الضاري، بينما انطلق قائدي الهصور صوب زوجتي الحسناء الوديعة. وفي صباح اليوم التالى، عدت إثر تنفيذ الهمّة مع غنائمي وهدايا الإحتراب:

إحدى عينيّ/ إحدى ساقيّ/ إحدى أذنيّ/ أنا العبد الخنوع/ إحدى يديّ/ أنا الغلام الخادم المؤبّد! وإذا بقائدي الجديد ينبح في وجهى:

- ما أقلد غنائمك وهداياك!

فاجتاحتني الرجفة ورحت أرتعد ارتعاداً..أمذا قائدي االفذ فكان وجهه يتألّق هاشّاً باشّاً كقائدي السّابق... وهكذا دواليك..كان ينطلق نحو زوجتي؛ كلّما أرسلني في مهمّة، وهو ينصحني:

- إنتبه يا صاح! إن نضالك المستميت هذا سيثمر من أجل الكرد وكردستان!

حقّاً مايقوله؛ فقد كان قائدي السّابق أيضاً كخلفه هذا جريئاً، باسلاً، نهّاباً وسلاّباً؛ فلاغرابة إذنْ أن يكون(أبنائي!!!) في الإحترابات الإنتحاريّة بسلاء، صناديد، نهّابين وسلاّبين.

حقًّا وحقيقة، ولدت بالخطأ، وأنا خطأ الأخطاء، بل قوّاد القوّادين؛ مادمت صاحب تاريخ(شرفنامه)!

تنویه لابد منه:

أطلب المعذرة والمغفرة من أرواح الرجال الأفذاذ:

- شرفخان البدليسي/ مؤلف(شرفنامه)
  - الشاعر فائق بيكس
    - بريخت.
- \* عارنامه/ قصة: محمد موكري/ جريدة( كوردستاني نوي/ كردستان الجديدة) ١٧/كانون الثاني/١٩٩٥



## الاقفاص الصغيرة

قصة: دانا فائق ترجمة: محى الدين محمود

كلما رأيته وهو بهذا الشحوب والوهن مستلقيا في الفراش، اتذكر مباشرة اللحظات التي كنا نعبث فيها معا ونلعب منذ الصباح وحتى الاوقات المتأخرة من الليل.. نجوب الازقة.. ويطارد كل منا الآخر نزعج الناس ونقلقهم.. نهشم القناني على دروب العابرين في أوقات الظهيرة القائظة صيفا .. نقرع جرس البيوت ونلوذ بالفرار نسدد بمصائد الطيور المطاطية اسلاكا قصيرة الى سيقان الفتيات المكشوفة اللواتي يرتدين التنورات القصيرة، نركل صفائح القمامة الموضوعة امام البيوت ونقلبها..

لم أكن ارغب ابدا في التسبب بما يؤلمه و يوجع فؤاده. ولهذا كنت كلما دعاني للخروج الى الزقاق والتعفر بالتراب ألبي دعوته.. يوقظني في الصباح الباكر قائلا: «مازال الوقت مبكرا على تناول الفطور.. هيا لنقضي بعض الوقت باللعب في الزقاق، ومن ثم نعود بعد ذلك لتناول الطعام».

في أوقات الظهيرة القائظة صيفا لم يكن يدعني استمتع بالقيلولة.. ويجعلني اتبعه من زقاق الى آخر.. وفي الليل حيث لم اكن قد شبعت من الطعام، بإيماءة منه يفهمني انه قد حان وقت الخروج الى الزقاق وان كان في كثير من الاحيان يضربني أثناء اللعب ضربا مبرحا لحد البكاء، إلا أنني كنت أراعي باستمرار حقيقة انه أبي، وأن ضرب الاب امر طبيعي أو على الاقل هو في محلتنا يعتبر كذلك.. أضافة الى هذا فقد عرفت عند روايته لي انه لم يكن يجرؤ في الطفولة —خوفا من أبيه- أن يخرج الى الزقاق والاختلاط بأبناء المحلة

ومشاركتهم اللعب.. وليس هذا حسب بل أنه لم يستطع القيام بأشياء كثيرة أخرى.. حيث كان الضحك بكل انواعه ممنوع. والحديث بصوت عال ممنوع، السؤال ممنوع، الغناء حتى لو كان بصوت خافت كفر. الاستلقاء أو تمديد السيقان على مرأى منه من اكبر الخطايا «.. وما الذي لم يكن آنذاك ممنوعا؟!» هذا ماكان يردده أبي.. حدثني عن ألتحاقه بالمدرسة و استلامه الكتب الدراسية وعودته بها الى البيت وهو في أوج فرحه. فنسي من جراء فرحه هذا فضلا عن ألتهائه بتقليب صفحات كتبه ورصفها بانتظام أن يتناول طعامه و نسي ايضا فقرة من القانون المتبع في البيت و المتعلقة باعتبار (الاستلقاء او تمديد السيقان خطيئة كبرى وقلة ادب جزائهما العقاب الشديد.. و استطرد أبي قائلا: «كنت متمددا على بطني و مكورا قدماي من الخلف ناظرا الى الصور الجميلة المزينة لكتاب (الالفباء الكردية) ، وددت ان استحيل الى احد اشخاص الصور.. فجأة احسست بلسعة في رحى أحدى قدمي تألمت من جرائها و تبادرت رائحة لحم مشوي الى أنفي .. ومازالت احس بهذه الرائحة في انفي الى الان ، التفت بسرعة الى الوراء.. و اذا بأبي جالسا على ركبتيه، و سيكارة بيديه لم يدعها الى ان اطفأئها كاملة بقدمي ، واظن انها انغرست في رحى قدمي حتى العظم. مما اعجزني عن الذهاب الى المدرسة في اليوم القادم.

كنت كلما روى لي أبي شيئا من حياته، أردد في نفسي: «كم كان أبي تعيسا في طفولته؟!» ثم استعيد في خيالي تفاصيل الحادثة.. ولكني كلما سمعت كلمة (رائحة الشواء) اتذكر اليوم الذي قال فيه ابي: «هيا لنخرج، اليوم هو يوم معاقبة الضفادع» لنذهب معا الى المستنقع عند مدخل المدينة، حيث نصطاد هناك الضفادع، فهي كثيرة وسنصطاد منها اعدادا كبيرة.. كنت اطارد الضفادع الكبيرة واكن حبا خفيا للضفادع الصغيرة. اما ابي فلم يكن يميز بين الصغير والكبير منها.. واظن ان الضفادع قد احسست مسبقا انها ستواجه بعد لحظات.. تراجيديا موتها.. فلبثت ساكنة صامتة.. قمنا بجمع الحطب والاعواد الجافة واشعلنا النار، فكانت نار تذكر الناس بنيران الجحيم، يخرج ابي الضفادع من الجوال الذي كان يحمله واحدة بعد الاخرى، يمسكها من ساق واحدة عاليا فوق النار قبل أن يفلتها فتتهاوى في النار الجهنمية، فتلوح باطرافها محاولة الافلات من قبضته. تتبول عليه من شدة الذعر والخوف، ويند منها صوت غريب، صوت يشبه كل الاصوات باستثناء نقيق الضفادع.

تتسارع رفات جفونها، فتحس في عيونها ببراءة شاخصة.. ثم يرخي أبي قبضته، فينفلت الضفدع متهاويا في النار، ونحن نتقافز مرحا ونضحك بمليء شدقينا سعداء بهذه اللعبة الممتعة، تنتفخ الضفادع وسط النار رويدا ثم تنفجر ويسيل منها من موضع انفجارها سائل لزج اخضر، ليرسم مشهدا هو اشبه بلوحة رسام ناشيء.. قبل مغادرتنا يحمل ابي الجوال وينظر الي قائلا: «سنكون بحاجة اليه» وقد كان صادقا في قوله، ففي يوم الثأر من القطط استخدم نفس الجوال، وكان تنفيذ معظم هذه العملية على عاتق ابي، فهو الذي امسك بالقطة ووضعها في الجوال، وهو الذي قطع حبل الغسيل في باحة الدار وقسمه الى نصفين ثم شد ذيل القطة بطرف نقطة منه و لف القطعة الاخرى وعقدها حول عنقها وهو الذي شد طرف الحبل الاخر

بالدعامة الامامية للسيارة المركونة.. ثم وقفنا (عن بعد) ننتظر عودة السائق وتدويره لفتاح تشغيل السيارة وانطلاقتها الاولى. و انا اتخيل المصير الاسود للقطة الشقراء الكثيفة الشعر، تتسلل من غير حياء من خلال الفتحة الكائنة اسفل باب الدار، او تتسلق الجدار احيانا ولا تتوقف حتى وسط الدار.. لو لقيت بعض الرعاية من الاستحمام و النظافة لأخذها الناس معهم الى فراش النوم كمايفعلون بدول الغرب.

مع انطلاق السيارة الى الامام تبادرت الى اذنى صرخة كادت تصمنى ، بعدها بحثت عن القطة و لم أرى منها الأ ذيلها المدمى ملتصقا بقطعة الحبل المشدود بالعمود ، لم استطع النظر طويلا الى بقعة الدم، وكانت تلك هي المرة الاولى التي ينتابني فيها الذعر من رؤية الدم، قال ابي مناجيا نفسه «هي تستحق هذا البلاء.. تهاجمين الدجاج والفراخ؟ تجرعي اذن نفس البلاء.. فهذا هو مصيرك.. وتذكرت كلماته هذه في يوم محاكمة الدجاجة.. احسست آنذاك ببراءة القطة وفداحة الجريمة التي ارتكبناها.. ففي يوم محاكمة الدجاجة، رفعني ابي ووضعني فوق الجدار القائم بين بيتنا والبيت المجاور وحدد لي الدجاجة التي على احضارها للمحاكمة.. اخرجت الدجاجة من القن وقذفتها بسرعة الى باحة دارنا، فاخذها ابى الى الداخل، وأثناء تسلقى للجدار عائدا الى باحة دارنا، كان أبي قد اعد مراسيم المحاكمة.. وكأنه يحاكم احد المجرمين.. فينفذ مراحلها الواحدة تلو الاخرى ويردد: «لقد رأيتها بعيني وقد اعتلاها ديك ونال وطره منها، ومن ثم كانت مستعدة لاستقبال الديوك الاخرى. وليس هذا حسب، بل كانت تقف ساكنة لامبالية لديوك البيوت الاخرى ايضا!.. ولهذا فهي تستحق الشنق..» لقد كان أبي الشاهد والحاكم وصاحب القرار. وخلال مدة قصيرة جدا اصدر قرار الاعدام شنقا بحقها، ونفذه بسرعة، وأنا جالس كأحد الحضور المستمتعين بهذه المحاكمة العجيبة الكوميدية. بعد تصديق قرار الاعدام شنقا تم اللجوء مرة اخرى الى حبل الغسيل في باحة الدار وربط الحبل بسرعة بمروحة الغرفة السقفية ولفه حول عنق الدجاجة الوقحة.. و الدجاجة تتقافز وترفرف باجنحتها وتلوح بارجلها للأفلات من غول الموت ، ونحن ننظر ونقهقه ضاحكين، وكان يند بين فينة واخرى من الدجاجة انيق كأنه التوسل، سرعان ماتبدد في فهقهاتنا الضاحكة، وحين كفت الدجاجة عن الحركة والتوسل نحن ايضا توقفنا عن الضحك والقهقهة وصمتنا، ومع رمي الدجاجة من على المشنقة قال ابي: «سلمت ايدينا، كي لاتتعلم بناتنا منها الوقاحة وانعدام الحياء!..»

كثيرة جدا هي حكايات الثأر والدم والمحاكمات التي قام بها والدي ، ولا ادري اي منها بقي بذاكرة ابي، وكم نسي منها، فهو الان شاحب الوجه، واهن القوى، طريح الفراش، عاجز عن القيام بأي شيء، وقد تركت معه ابني الذي ليس له الخروج للعب والعبث في الزفاق، و عليه ان يعتني و يرعى و يخدم جده باستمرار الذي كلما اراه بهذا الشاكلة الدالة على وهنه و انخيار قواه تحتل ذاكرتي احادث الماضي و ذكرياته الغابرة.

## قراءة إستدلالية في المسرح الكردي

بشار عليوي

#### المسرح الكردي ١٠ البدايات الأولى

تعرف الشعب الكردي، عبر تأريخه ومنذ أن أستوطن أرض كردستان، على أشكالاً من الفنون ألادائية الفطرية، تخضع لتوصيفات المشتغلين في علوم أسطورة (كاوه الحداد) وكفاحه ضد الطاغية (ضحاك) الميثولوجيا فتسمى بـ(الدراما الشعبية ). ظهرت هذه ﴿ وهذه الاسطورة من أشهر الآساطير التي يتداولها الكرد الفنون، أستجابة لحاجات أجتماعية /روحية وتعبيرآ حتى هذا الوقت. دلاليــآ عنها. وفي الوقت الذي تبلورت فيه هذه الفنون في هيئتها المعروفة، ظهر المسرح الوافد على أيدي المثقفين في مدينة(السليمانية) المدينة ألاكثر تطورآ وتمدنآ، ثم في مدن أخرى مثل أربيل - دهوك - زاخو - كويسـنجق - حلبجة وغيرها من المدن فـ(السـرح الشعبي) أن صح التعبير، قد ظهرت بوادره الآولي من خلال أستغلال تجمعات الناس في الآعياد والمناسبات التي دارت رحاها على أرض كردستان.

القومية كما في عيد (نوروز) الذي يصادف في ٢١/ آذار من كل عام وهو أكثر الآعياد قدسية وشعبية لدى الكرد. حيث يتم تقديم عرض مرتجل مستوحى من

حيث تقدم مشاهد تصور كفاح الشعب الكردي من أجل الحرية. أضافة الى هذه الآنواع من الفنون التي ذكرناها، هناك تمثيليات ذات طابع شعبي بحت. أبتدعها الآنسان الكردي لتساعده في التغلب على قسوة الحياة وشدتها. وللترفيه عنه وهي تدل في الوقت ذاته على شدة تعلقه بالحياة وحبه لها رغم كثرة الحروب

#### ظهور المسرح الحديث

بدايــة، لابد من تأكيد وتوضيح نقطة مهمة قبل الولوج في تشخيص البداية الحقيقية للمسرح الكردي، هو أن جميـع المتصدين للكتابة عن المسـرح الكردي في العـراق، قد أختلفوا في تحديد بداية نشـوء هذا المسـرح وكل المعلومات المتوافرة في هذا الصدد , تشير الى أن السـليمانية هي أول مدينة تحتضن المسـرح في عشـرينيات القرن الماضي. وكل الذين كتبوا عن هذا الموضوع، هـم من الكرد من أمثال {حسـين عارف/ محمد تيمور/ ياسـين قادر برزنجي/ حسن ته نيا} محمد تيمور/ ياسـين قادر برزنجي/ حسن ته نيا} الكتب والمقالات التي تناولت بدايات المسـرح العراقي بأعتبـار أن المسـرح الكـردي هو جزء من المسـرح العراقي العراقي.

يذكر (حسين عارف) في كتابه/ أعداد وتقديم مختارات من الآدب الكردي/ الصادر عن الآمانة العامة للثقافة والشباب - بغداد/ ١٩٨٦، ما نصه {المسرح الكردي بدأ من المدارس وكان لبعض الآساتذة الذين تخرجوا من بغداد دور في ذلك, من أمثال (فؤاد رشيد بكر)، حيث قدم مسرحية "العلم والجهل"}.

وأيد هذه الوقائع (ياسين قادر برزنجي) في كتابه الصادر باللغة الكردية (المسرح الكردي، أرشيف ومقالات - العرض والجمهور) وهو من أصدارات فرقة مسرح سالار في السيليمانية ٢٠٠٧. كما أيدها أيضآ (حسن ته نيا) في كتابه {المسرح والمسرح الكردي} الصادر عن دار الثقافة والنشر الكردية، وزارة الثقافة والآعلام، بغداد، ١٩٧٦.

لــذا يمكن القــول أن أول عرض مســرحي كردي هو مســرحية (العلم والجهل) التــي قدمت يوم ٢٧/

تموز/ ١٩٢٦ من قبل أساتذة وطلبة مدرسة زانستي في السليمانية، المسرحية من أعداد وأخراج (الآستاذ/فؤاد رشيد بكر. وهي معدة عن مسرحية (لولا المحامي) للكاتب اللبناني (سعيد تقي الدين) حيث قدمتها (فرقة جورج أبيض) المصرية التي زارت السليمانية في شهر نيسان من عام ١٩٢٦ في المدينة وقد شاهدها الآستاذ (فؤاد رشيد بكر) كما تم ذكره, فقام بأعدادها وتقديمها مرة أخرى باللغة الكردية . وبذلك يكون يوم تقديم هذه المسرحية هو تاريخ بداية المسرح الكردي في العراق.

وقد عرضت لثلاثة أيام في دار زوجة الشيخ (محمود الحفيد) صاحب الثورة المعروفة وأول حاكم لكردستان.

أما أول نص مسرحي كردي هو نص (الحب والوطنية) تأليف الآديب (أبو بكر هاوري) في مدينة السليمانية عام ١٩٣٣ وتم تقديمه في نفس العام من قبل أساتذة وطلبة مدرسة زانستي.

بعد مسرحية (العلم والجهل) توالت الآعمال السرحية وهي/

\*مسرحية (نيرون) قدمتها مدرسة زانستي أيضآ عام ١٩٢٦.

\* مسرحية (الآم) قدمتها مدرسة الزهراء للبنات في ٢٠/ ٣/ ١٩٣٠، وللتنويــه فأن هذه المدرســة هي أول مدرسة للبنات في السليمانية.

\* مسرحية (الجندي الشجاع) قدمتها مدرسة زانستي في شهر كانون الآول من عام ١٩٣٠.

\* مسـرحية (مـهمو زيـن) وهي مسـتوحاة من التراث الكردي عن قصة العاشقين (مهمو زيـن) أعداد الآديب الكردي الشـهير (پيرهميّرد) وقدمت من قبل

مدرسة زانستي في شهر كانون الآول عام ١٩٣٥.

\* مسـرحية (شريف هه موند) المعدة عن الملحمة الكردية (شريف هه موند) أعدها الآديب (پيرهميّرد) قدمتها مدرسة زانستى عام ١٩٣٦ .

\* مسرحية (السيدة الماكرة) المستوحاة من الفلكلور الكردي، أعداد وأخراج/ أبراهيم علي، المدرس في مدرسة حلبجة الآبتدائية قدمت عام ١٩٣٩ في مدينة حلبجة.

\* كما تعرف المسرح الكردي على (شكسبير) من خلال مسرحية(تاجر البندقية) التي قدمت في السليمانية عام ١٩٤١ أخراج /طلعت مبارك.

\* مسرحية (في سبيل الوطن) المعدة عن مسرحية (في سبيل التاج) لفرانسوا كوبييه، أعداد وأخراج (رفيق جالاك) قدمت في مدينة بنجوين عام ١٩٤٦.

\* مسرحية (البقرة والكافر) تأليف/ نوري أمين بك، أخراج/ مجموعة من المثلين وهم (قادر ديلان/ عمر علي أمين/ سعيد شفيق)، قدمت في مدينة بنجوين عام ١٩٤٦.

\* مسرحية (نضال الشغيلة) عن رواية الآديب الكردي الراحل(أبراهيم أحمد) أعداد/ أحمد غفور... أخراج/ روؤف يحيى، قدمت في ١٩٤٨/٥/٥.

\* مسرحية (البؤساء) عن رواية البؤساء، لفكتور هيجو، أعداد وأخراج الشاعر كامران موكري. قدمت في مدينة السليمانية عام ١٩٥٢ وفي نفس اليوم الذي عرضت فيه مسرحية البؤساء، تم أستضافة مسرحية (راس الشليلة) ليوسف العاني حيث تم عرضها أيضاً.

مسرحية (المفتش العام) لكوكول، أخراج/ أمين
 مرزا كريم. قدمت على قاعة ثانوية السليمانية عام
 ١٩٥٤.

\* مسرحية (الرعد والحلاوة) تأليف وأخراج/ أمين مرزا كريم قدمت على قاعة ثانوية السليمانية عام ١٩٥٤ وهي مسرحية أجتماعية كوميدية.

وفي عام ١٩٥٦ تأسست (جمعية الفنون الجميلة الكردية) في السليمانية وقدمت أول عمل مسرحي من أنتاجها وهي مسرحية (البخيل) لموليم، ترجمة وأعداد وأخراج/ رفيق جالاك ونوري وه شتى.

مسرحیة (عطیل) لشکسبیر قدمتها ثانویة السلیمانیة عام ۱۹۵٦، ترجمة/ نوري وشتي... أخراج/ أنور توفر.

مسرحية (الليلة الجديدة) أعداد وأخراج/ رفيق
 جالاك عن قصيدة لشاعر أحمد بك قدمت عام ١٩٥٧.

وبعد قيام ثورة ١٤/ تموز/ ١٩٥٨، نشط مسرح الهواة وتشكلت الفرق المسرحية في النقابات والمنظمات. وأستمر نشاطها لفرة قصيرة نسبيآ لآشتداد الصراع السياسي في أرجاء العراق وكردستان أيضآ.

حيث قدمت فرقة شباب السليمانية يوم ١٤/تموز من عام ١٩٥٩ بمناسبة الذكرى الآولى للثورة، مسرحية (ليلة النهاية) تأليف/ سعيد ناكام، أخراج/ أمين مرزا كريم.

ومسـرحية (كاوة الحداد) المأخوذة عن الآسطورة الكردية (كاوه الحداد) أعداد وأخراج/ كامران موكري، قدمت على قاعة ثانوية السليمانية عام ١٩٥٩.

وقدمــت جمعية الفنون الجميلة في الســليمانية، مســرحية (العروس الجالســة تحت الخيمة السوداء)

تأليـف أبو بكر هاوري أخـراج/ رفيق جالاك، قدمت على قاعة المكتبة العامة يوم ١٩٦١/٣/٢.

وبعد عام ١٩٦٣ حتى عام ١٩٦٩ تقلص النشاط المسرحي لآسباب كثيرة متداخلة مع بعضها البعض، حتى تأسست (فرقة السليمانية للتمثيل) في ١٩٦٩/٢/٤، ليبرز دور الكاتب المسـرحي المحلي وتظهر مسـحة من التطور على العمل الفنى بزيادة أعداد المتخرجين من معهد الفنون الجميلة وكلية الفنون في بغداد منهم الفنان المسرحي الرائد (أحمد سالار) والفنانة (بديعة دارتاش) والفنان (فاضل الجاف) الدكتور حالياً وغيرهم.

حيث دخل المسرح الكردي مرحلة متميزة من نشاط الشباب المتحمسين المدججين بالثقافة المسرحية ، وهذه المرحلة قد أنبثقت بفعل تأثير المناخ السياسي والثقافي الحر في تلك الفترة مما شجع كثير من المسرحيين الكورد على تأسيس فرق مسرحية من أبرزها {فرقة مسرح شورش/ الثورة... وفرقة مسرح خبات/ النضال} التي قدمت مسرحية (فرهاد الثائر) العالمية عن لغة وسيطة هي العربية. عام ١٩٦٩ أعداد و أخراج /الفنان الراحل (عثمان جيوار) وهو أب لعائلة فنية مشهورة الآن في السليمانة متكونــة من {الآب عثمــان جيــوار/ وأولاده الفنان أبراهيم عثمان جيوار/ الفنان كاروان عثمان جيوار/ الفنانة داليا عثمان جيوار/ الفنانـة ره نج عثمان جيوار/ الفنانة هوال عثمان جيوار}.

١٩٨٣، تقديم مسرحيات عالمية رصينة للوركا وموليير وتشيخوف وروبلس وبريخت فضلآعن تقديم مسرحيات لعادل كاظم وقاسم محمد ومحيى الدين زنكنه ذات نفس شعبى منها منها مسرحية (الآجازة لمحيى الدين زنكنه ,ترجمها للكردية الشاعر المستوحى من التراث على غيره.

شيركوبيكه س أخراج/ أحمد سالار وعرضت على قاعة النشاط المدرسي في السليمانية في ١٠/آب/١٩٧٧.

وقدمت فرقة السليمانية للتمثيل على قاعة النشاط المدرسي في ١٩٧٨/١٢/١٤ مسرحية (معبرآرتا)

تأليف/ جورج سيوتيكا، ترجمة محمد موكري أخـراج/ فاضـل الجـاف (الدكتور حاليــآ). وقدمت أيضآفرقة السليمانية للتمثيل على قاعة النشاط المدرس في السمانية يوم ١٩٧٩/٦/١٦ مسرحية (الهجين) تأليف لانكسـتون هيووس ترجمة/ محمد على.. أخراج/ فاضل الجاف.

كما قدمت جمعية الفنون الجميلة الكردية يوم ١٩٨٣/١/٩، على قاعة أعدادية السليمانية مسرحية (سلة الخباز) أعداد قاسم محمد، ترجمة/ فؤاد مجيد، أخراج/ كامران رؤوف.

ويلاحظ أن المسرحيات العربيــة والعراقية قد ترجمت عن اللغة الآصل بينما ترجمت المسرحيات

ومابين سنتي ١٩٨٣ - ١٩٨٩ قدمت العديد من المسرحيات التراثية تؤكد سيادة هذا النوع من المسرحيات المعدة أو المستوحاة من الموروث الشعبي المتكون من الملاحم والحكايات وألامثال والآساطير والملاحم البطولية والعاطفية.

لذا يمكن القول أن المسرح الكردي قد دخل طور المسرحية المحترفة فرقة مسرح سالار في السليمانية التي تأسست في عام ١٩٨٤ وفرقة أربيل للتمثيل عام ١٩٨٥ حيث ضمت هذه الفرق ,الكوادر المسرحية المتمرسة وسارت على النهج السائد في تفضيل النص

في الواقع أن تأسيس هذه الفرق لم يحل كل مشاكل المسرح الكردي لآنه ظل بعيدآ عن التخطيط المركزي للسرح الكردي لآنه ظل بعيدآ عن التخطيط المركزي وفنانيها دون الآلتفات الى فناني المسرح العراقي في باقي مدن العراق الآخرى، وهي مشكلة مازالت قائمة مما حدا بفناني أقليم كردستان أن يبنوا تجربتهم الذاتية بعيدآ عن ألتماعات المركز منذ عام 1991 وحتى هذا الوقت.

وفي السنوات العشرين الآخيرة، برز عدد من الشباب الكردي الموهوب حاوا بعضهم الآستتفادة من الموروث الشعبي لتطبيق رؤاهم ذات الطابع التجريبي البحت، وقد أزدادت أعدادهم بعد تأسيس معهد الفنون الجميلة في السليمانية عام ١٩٨٠، حيث كان من أساتذته رائد المسرح الكردي الفنان أحمد سالار و مؤسس (فرقة مسرح سالار). و الفنان عصمان دارتاش والفنان كمال رؤوف هنجيره والفنان عصمان فارس والدكتور حاليا، وسيروان برقي والفنان أسماعيل هورامي.

#### الموسسات الفنية الكردية التي تعنى بالمسرح في أقليم كردستان

#### المعاهب

يضم أقليم كردستان حاليآ، تسعية معاهد تقدم أعمال مسرحية ضمن الآنتاج التطبيقي للطلبة أو نتاجات الآساتذة من الفنانين المسرحيين. وكذلك أسهامات ومشاركات هذه المعاهد في المهرجانات المسرحية داخل الآقليم وخارجه، منها..

معهد الفنون الجميلة في السليمانية، تأسس هذا المعهد عام ١٩٨٠ وهو أول معهد في كردستان و معهد الفنون الجميلة في أربيل.

و معهد الفنون الجميلة في مدينة كفري.

وجميع هـذه المعاهـد تابعة لـوزارة التربية في حكومة أأفليم كردستان.

#### الكليات

ا/ كليـة الفنـون الجميلة/ جامعة السـليمانية،
 لاتضم قسما للمسرح لعدم توفر كوادر تدريسية.

٢/كليــة الفنون الجميلة/جامعــة صلاح الدين في
 مدينة أربيل و وتضم قسمآ للمسرح.

#### الفرق المسرحيـــة

ا/ فرقةأربيل للتمثيل، تأسست عام ١٩٨٠ مؤسسها
 الفنان صفوت الجراح . قدمت أعمال مسرحية حلت
 هذه الفرقة عام ١٩٨٩.

٣/ فرقة مسرح با/ مؤسسها ومديرها الفنان (هورين غريب)، وهذه الفرقة متخصصة بانتهاج أسلوب (الورك شوب) في تقديم أعمالها المسرحية.

٤/ستوديو المثل، تأسست في ٢٠٠٦/٥/٢٧ وهي فرقة مسـرحية متكونة من مجموعة فنانين مسـرحيين منهم (سفين أنور شكري/ دلير أحمد/ أكرم محمود)، هذه الفرقة متخصصة في أستقطاب المسرحيين الشباب وزجهم في دورات تدريبيــة لغرض تطوير قابلياتهم الجسدية والصوتية، ومن ثم زج المتميزين منهم في أعمال مسرحية تنتجها الفرقة.

٥/ فرقة أصدقاء كزيزة.....

هى فرقة مسرحية نسوية أن صح التعبير، تضم مجموعة من الفنانات المسرحية ترأس الفرقة الفنانة (كزيرة) أبنة الفنان المسرحي الراحل عمر على أمين، الفرقة متخصصة في تقديم الآعمال السرحية التي تعالج هموم المرأة وما يكتنف عوالها الداخلية.

٦/ فرقة المسرح التجريبي في كركوك، مؤسسها ومديرها الفنان(نهاد جامي) وهي فرقة مسـرحية متخصصة في البانتومايم، تصدر الفرقة مجلة مسرحية متخصصة أسمها (شانؤكار/المسرحي).

٧/ فرقة مسرح شورش - الثورة، في دهوك تأسست في عام ١٩٩٩ مؤسسها ومديرها الفنان (عادل حسن).

٨/فرقة مسرح آشتي كركوك.. مؤسسها ومديرها الفنان (سيروان بيلانه)

#### الموسسات الرسمية

١/ يوجد في أقليم كردستان، مؤسسة رسمية واحدة تعنى بالمسـرح هي (مديرية الفنون المسرحية واحدة في السليمانية وأخرى في أربيــل) وهي تابعة لوزارة الثقافة في حكومة أقليم كردســتان، مهمة هذة تقديم الدعم المادي اللازم للفرق المسرحية أضافة الى قيامها يأنتاج ألاعمال المسرحية.

وهي مؤسسة شبه رسمية تأسست عام ١٩٥٦، تضم الجمعية قسماً للفنون المسرحية، ينتج هذا القسم أعمال مسرحية.

٣/ منظمة فنانى كردستان.....

وقد تشكلت من توحيد كل من (أتحاد فناني كردستان) في السليمانية و (نقابة فناني كردستان) في أربيل، وأيضاً تقوم هـذه المنظمة بتقديم الأعمال

المسرح الكردي الآن.....

المسرحية.

تعاني الحركة المسرحية الكردية الان من أزمتين، الآولي هي أزمة النص المسرحي الكردي، حيث يعاني المسرح الكردي من قلة النصوص المكتوبة بأقلام كتاب كرد، رغم وجود عدد لابئس منه من الكتاب الذي رفدوه بنصوص معدة مما أفقده خصوصيته المستوحاة من بيئته الحاضنة له.

والثانية هي أزمة النقد، حيث أن المسرح الكردي الآن يعاني من أزمة خانقة تتمثل بغياب شبه كامل للفعل النقدي المحايث للعروض السرحية. ومرد ذلك الى فقر المسرح الكردي من وجود نقاد مسرحيين متخصصين، عارفين بأصول اللعبة المسرحية، بأستثناء وجود بعض النقاد الذين لا يتجاوز عددهم، عدد أصابع اليد الواحدة.

فالعرض المسرحي الكردي الآن لا تقام له طقوس الجلســة النقدية والتي تقام عــادة بعد أنتهاء العرض كما هو معتاد . فلا وجود لعقب/ ناقد يقدم ورقة نقديــة يقرأ من خلالها العرض. فالقائمون على أدارة الشأن المسرحي الكردي لا يعيرون أي أهمية لهذه المسألة الهامة وكل ما ينشر في الصحافة من (مقالات نقدية)، 7/ جمعية الفنون الجميلة الكردية في السليمانية، لا يتعدى كونه ورفة وصفية للعرض ليس ألا، هذا أن

وجدت هذه المقالات . أما أصحابها فيكتبونها بسبب أرتباطهم بعلاقة صداقة أو معرفة مسبقة بكادر العمل وليس من منطلق الآلتزام الثقافي أو من منطلق ترصين المشهد المسرحي الكردي باتجاه تفعيله. ونتج عن هذه الآزمة الخانقة، تخبط المسرحيين الكرد في أختياراتهم وعدم وضوح أساليب محددة ومناهج متميزة في الرؤى ألاخراجية المطروحة، فهناك بعض المخرجين ممن حظوا بالسفر الى بلدان أوربا وأمريكا و يقدلون التجارب الغربية جوهرآ وقالبآ دون وجود أية رابطـة بين موجهات الخطـاب الفكري والجمالي للعرض وبين البيئة الحاضنة له. كما أننا وجدنا (وهي حالـة أيجابية ربما ) أن المسرحيون الكرد يحتفون كثيرآ بتنظيرات الفنانين العالميين ويطبقون، حرفيآ، مناهج هؤلاء المنظرين في أعمالهم المسرحية.

فاالمتابع للحركة المسرحية الكردية ويحضر عروضها، يجد أن منها ينتمي الى المسرح الفقير وتطبيقاته بألاعتماد الى تنظيرات (كروتوفسكي)، وذاك ينتسب الى مسرح القسوة ويتبع تعاليم (آرتو) آ. وآخر يستخدم تطبيقات (البايوميكانيك) السليمانية ٢٠٠٧. المايرهولدية حرفيآ. وآخر ينتهج أسلوب (الورشة المسرحية) والتمرين الآبتكاري المستمر، وسبب هذه الآختيارات مما لاحظناه عايشناه، يرجع لسببين:

#### ألاول:

عدم وجود تلاقح ثقافي بين فناني أقليم كردستان ونظرائــم من فناني العراق الآخرين، فهناك ضبابية تامــة لــدى كل طرف عما يقدمه الطــرف الآخر من نتاجات مسرحية وماهية الآساليب والرؤى المتبعة في عروض كل طرف ففناني العراق الآخرين لم يطلعوا وليـس لديهـم أدنى معرفـة عما يقدمه مسـرحيو

كردستان، والحال أيضا ينطبق على المسرحيين الكرد. السبب الثاني:

أنتعاش أجواء الحياة العامة وأستقرارها في كردســتان، مما أثر وبأيجابية على قابلية وجاهزية وأندفاع الفنان الكردي.

مما طور تجربة الآنتاج المسرحي وحركة المسرح في كردســتان عمومآ، ليصل الحال الى أن يقرر المسرحيين الكرد في (مؤتمر المسرح الكردي) الذي أقيم في شهر كانون الآول ٢٠٠٧ في السليمانية، تأسيس (الفرقة القومية الكردية للتمثيل) وأرسال قانون الفرقة الى برلمان كردستان لغرض مناقشته وأقراره.

كذلك تمت مفاتحة أدارة (المركز العالى للمسرح I.T.I ) لغرض الحصول على عضوية الآقليم فيه.

#### المصادر

۱/ برزنجی، یاسین قادر، شانوی کوردی [المسرح الكردي - أرشيف وكتابات..العرض والجمهور]، من أصدارات مجلة (شانو/ا لمسرح)، فرقة مسرح سالار،

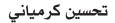
٢/عــارف، حســين، أعداد وتقديــم مختارات من ألادب الكردي، ألامانة العامة للثقافة والشباب، بغداد، .1947

٣/ المفرجي، أحمد فياض، مسرح الثمانيات في العراق و دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ١٩٨٩.

٤/ الدوسكي، بلقيس، المسرح الكردي.. نشأته، مجلة (شانو/ المسرح)، مجلة فرقة مسرح سالار -العدد ٢، السليمانية، كانون الثاني ٢٠٠٧.

٥/ تنيا، حسن، المسرح والمسرح الكردي، دار الثقافة والنشر الكردية، وزارة الثقافة والآعلام، بغداد، ١٩٧٦.

## مونودراما.. خوذة العريف غضبان





المتحدث: خوذة حربية رومانية منسية أحذية جنود متحجرة ملقاة بعشوائية../أنطقة غير (مجنفصة).

> المكان: حذاء شارع عام منخور التبليط يفضي إلى بلدة شعبية،أمام موقع عسكري مقصوف مهجور.

الموجودات: [بقايا ملاجئ مهدمة../بقايا ساتر ترابى دائـري متـآكل../ قذائف مدفعيــة متنوعة ملقاة بعشوائية../إطارات مركبات متنوعة مستهلكة متناثرة،بعضها نصف مطمورة../هياكل سيارات عسكرية محطمة بعضها مقلوبة../سبطانات مدافع تبرز من الأرض../دبابتان محروفتان../صفائح ماء ووقود صدئة../أكياس نايلون تتعلق بأشواك تتصاعد كإيقاع موسيقي منضبط) ..يااااااااااه..يبدو متوحشة../ أكياس خيش مهترئة../ علب وزجاجات

عسكرية../ملابس ممزقة../أكوام براز بشرية يابس../علب سـجائر متنوعة../نشار أوراق حائلة اللون../صحف ممزقة..]

الوقت: العاشرة صباحاً..

اليوم: الثلاثاء..

الشهر : مايس..

السنة : ١٩٩١..

(صمت رهيب،شيئاً فشيئاً ضربات أقدام منتظمة أن أحدهم قد جاء،أخيراً جاء،جاء الذي أبحث عنه،جاء مشروبات روحية وغازية صدئة../حجارة../حفر../ اللذي سينقذني..جاء من سينتشلني من

الآخرين،آه..لأصغى جيداً،أنا خوذة..خوووووووذة.. (يتصاعد الإيقاع)نعم..نعم..أنها حركة،حركة منتظمة،آه..لكـم تحركت،ولكـن كانـت حركات بلا بركات،لكم تيقظت،ولكن يقظات فارغات،أو كما يقولون صفنات طويلات، آه..آه..إيقاعات حقيقة.. حقيقة..هذه المرّة..أقدام ..أقدام بشرية واثقة،تأتى الهوينا،تأتي إليّ،تأتي..تأتي،أسرعي أيتها الأقدام الساعية،أسرعي،أسرعي سرعة البرووووووق الساحقة،أسرعي..سـرعة الرصاااااااصـة لزهق روح بريييييئة،تعالى..تعااااااالى، قتربى بسرعة قصوى، وخذيني..آه..خذيييييني حيثما هناك حياة،حيثما هناك بشـر وطيـور وحيوانـات أو..أو..مجرد هناك حيااااااة،حيثما تصدح الأفواه بالضحكات،واثقة أنا.. صبري علمنى دروس الحياة،علمنى أسرارها الخفية والمستعصية، لابد أنها أقدام..أقدام بشرية..لا..لأ.كن أكثر تماسكاً،يجب أن أكن أكثر تهيئاً،لا يجب أن أخطأ على طول المدى، لأكن أدق تأويلاً ،أكثر تروياً ،أكثر تمحيصاً،هذه ضربات غاية في التناسق،كأنها موسيقي القرون الوسطى،موسيقى براءة الوجود وفطرته،ضربات تخالف ضربات أقدام الناس،الناس تمشى من غير قانون،لا تفكر بالخطوة التالية،أهواءهم تقود أقدامهم لا رؤوسهم،ضربات تتشبه إلى حدِ ما إيقاع موسيقي منتظم،ضربات ليست كسابقاتها،لا بشر رأيت يمتلك هذه النغمة المنتظمة البشر يتغيرون وفق إيقاع الزمن المتحرك،وفق الحاجة الملحة،بشر يومنا هذا لا نظام له،يلهث وفق متطلبات مزاجه،أو منساقا تحت ضغوطات المتنفذين والخانقين رقاب الناس،أو..أو..أصحاب السيادة كما كنت أسمع همسات رأسه،أو..رأيته، ينشغل بأموره أكثر مما ينشغل بهموم بعض الجنود،ياااااااااااد..يا للهول..ثانية فلت من فلك

وحشتي،هللويا..هللويا يا عالم ..هللويا..أنا..أنا.. أ..أأأأنا..لـم أيأس،لم..لم..لـم أفقد رغبتـي في النجاة،صمـدت كثيراً،صمدت كما كنـت أصمد بوجه الشيظايا والرصاص،صميدت صميود الحجير بوجه الرياح..صبرت،صبر الصخور العظيمة أمام المقالع،الصخور التي لـم تزحزحها الطوفانات،صبرت صــبر المياه التي تمضى وتمضى ،بلا تذمر بلا تكاسل..بلا..بلا محاولة تمرد،من مكان لكان، زحفاً تسافر.. من جدول لنهر، ومن نهر لبحر ومن بحر لحيط قبل أن تعود غيمة وترجع مطراً،ومن جدید تبدأ رحلات لا تنتهی،صبرت صبر نساء هذه البلاد وهن يقدمن فلنذات أكبادهن قرابين رخيصة لحروب رعناء،تمجيداً وتعظيماً لأصنام بشرية بغيضة،انتظرت حتى..حتى ظفرت،أرجو أن..أن.. أنننننن..(ظفرت)هــذه المرة،رغــم طــول الانتظــار وبلاغة الصمت لم أفقد شيئاً من صبري،متماسكة.. قنوعةً..صامدة..بقيت،ولـم اليأس،لـم التذمـر والتشكى،لم القنوط،في بلاد قررت أن لا تنام،بلاد تعاهدت أن تظل تلهث،أن..أن..آه.. بلاد..بلااااااااااد.. آه..يــا لها مــن بلاد..!!بلاد قدّت مــن حركة ويقظة واللهاث من غير بوصلة هادية أو..أو..أو..راشدة ـ لا فرق ـ بلاد تمشـى وفق سرابات عقول القائمين..أو.. أو..أو..الساهرين ـ لا فرق ـ من غير ملل أو كلل على تيسير شؤونها..أو..شـجونها..آه..يا لمصيبتي،دائمــاً يأخذني حديث ذي شجون،ينسيني ما أنا فيه،أو..ما أتهياً له،ما لي وما يجري من حولي،لأنشغل بنفسى، لأتأنى في اتخاذ قراري، لأوفر حديثي للحظة خلاصى،أليـس كل فرد سمعته أو..لبسنى على

المنبعثة من اللامكان،أيتها الآتية لا أدري من أين،تعالى ..تعااااااالييييييييييي، لا تعذبينني أكثر مما تعذبت جرّاء التأويلات الخاطئة لإيقاعات سابقات،ليتها أقدام بشرية اهتدت إلى سواء السبيل من بعد سنوات غليان وضياع،كل شيء وارد،حين تنجلي أشواب الحزن وترحل العذابات ويغادر الغبار لابد من صحو، لابد من تغير جذري في دراماتيكية الحياة،كل شيء سيلبس ثوبه الناصع البياض،كل شيء يرجع نقاوته ويرش أريجه المخبأ،ليتهم كوكبة بشر،أحدهم سيغدو منقذي وآخذي،مخلّصي من غربتي،إذ ليـس من المعقول أن أخطأ مرّات ومرّات،الوهم ليس من طبيعتي،لا أعرف لـم أخطأت في المرات الماضيات، ربما أننى صرت جزء من الكل الغالب،كل شيء عليه أن يغدو طوعاً أو قسراً كما هو شائع،كل شيء يكتسب طبيعة ما حوله،ليقترب.. ليقترب اكثر صاحب هذه الموسيقي البارعة،عله يراني أو يسمعنى،أو..أو..أو يتعثر بي،أرجو أن لا يكون ثقيل السمع،أو أعمى البصر والبصيرة،كثيرون مرّوا ولم ألفت مصاغيهم أو أعينهم،عميان أو ـ طرشان ـ كل شيء وارد في بلاد ترعرعت على دوي المدافع واكتوت بنيران الحروب،داخلية وخارجية،بلاد جائعة ومحرومة،بلاد صار التشرد عنوانها والجوع هويتها والتمزق يقينها واللاقرار ميزتها بعدما كانت منارة للعلم والسلم،من حق ناسها أن تفقد حواسها،بعضها أو كلها،أو أعضاءها،أنها الحرب..والحرب سـفّاح لا يهتم،طعامه لحم ودم،من الأزل حتى العدم،قاموســه بم.. بم..أو..دم..دم..يعطى السعادة طرف والطرف المنكود يثقله بالهم والغم واللطم،ليقترب هذا القادم كي أصرخ هــذه المرة،أرجو أن يكون شـخصاً وليس أشخاص في مسيرة تأيدية أو احتجاجية،إيقاعات توحى

واقعي،ولكن أليس واقعي واقع لغو ولهو،واقع ـ غامض حامض - كما كنت أسمع همسات بعض الجنود أيضا،ليـس كل الجنود طبعا،هناك جنـود لا يهابون الردى كما أنهم لا يهابون .. يهابوووووو .. (الضربات تتصاعد.. طربك..طربك..طربك..طربك..) ..أنها تدنو..تقترب..مهما يكن..بشــر أو غير بشر،أخيراً جاء من أبتغى.ولم لا أقول جاء الذي يبتغيني،كثيرون جاءوا إلى هنا،أطفال وشبّان وفتيات ونساء،جاءوا وغربلوا المكان،ادلقوا أحشاء هذه المزبلة،وأخذوا ما كان يبغونه من أشياء تنفع أو لا تنفع،أيها القادم..تعال.. تعااااااااااال..انتظرت قبل أن أمتثل لسكوت ممض وموحش،ســكوت ليس من ذهب كما كنت أسمع بعض الهراءات المتناشرة من قبل الجنود، كلّما كانوا يتشاحنون،أو يتخاصمون،يتضاربون،قبل أن ينبري أحدهم ويتفلسف ـ إخوان..إخوان..دعونا نسكت ـ السكوت من ذهب ـ فيرده واحد ـ نسكت أم نواصل أكل البسكت ـ لا..لا..لا ذهب ولا تنك ولا بطيخ،أنا سكت كشيراً ولم يتحول سكوتي إلى قصديـر أو..أو..حتى تراب،سكوتي هذه المرة أرجو أن يتحول إلى رماد أو سماد أو أي شيء ينفع،المهم أحقق غايتي الأخيرة،غاية لـم تخطـر في البال،غايتي هي حفظ الـرؤوس من مناهج الموت،الآن غايتي سلميّة،غايتي أن أواصل علاقتى الوشائجية مع البشر،تعلمت من تجربتي كأداة حربية لابد منها،أن كل إيقاع لابد من شيء يتحرك،كل ـ دم..دم ـ كان يرافقه ـ بم..بم ـ كل اهتزاز كان ينجلي عن مسرفات تزحف لتتلاحم وحرائق تحتدم،اشتباكات حيوانية تتلاحم،درس عسكري تعلمته لا مراء فيه (تتصاعد وتيرة الأيقاعات)آه...آه.. فليدنو أكثر صاحب هذا الصوت المتزن، أيتها الإيقاعات

غضبان ـ الحقير غضب الدنيا تهبط على رأسه الكبير السكير، لا فرق بينكما، هو أيضاً سكب على أو بالأحرى في جوفي سائلاً مقيتاً،لكن سائله كان ثخيناً،خلاف بولك يا كلب أبن الكلب،هو إنسان أبن إنسان النسان السان المسان صغير أبن عريف حقير، لا يفهم، أنت كلب كبير تفهم،أليسس في الجوار أشواك،لم لم تبل على هذه الهياكل الجاثمة،ياه..بول حار ومقذع،لا بأس ستطهرني الشمس،الشمس مطهر يغسل آثام الجميع،ولكن هل حقاً الشمس تطهر الخطايا والذنوب،أليس ناس هـذه البلاد أكتووا بشـمس لا تنكسف وظلُوا حمَّالوا خطايا،يا لتعاستي..يا لخيبة أملى..سكوت آخر يجب أن أمتثل لسيفه،سكوت قد يطول،نهار آخر سينقضي،نهارات تلو نهارات،كل شيء من حولى يرحل،كل شيء زائل،وحدي خوذة وقت السلم منبوذة مرفوضة وقت الحسرب تعويذة،خوذة تحرس هذه القفار،قفار..قفااااااار..لا تنتهى،وحدي ألهج مواجيدي لرياح تهب مساء صباح،أحرس مخلفات لا تنفع،لكن أنتـم أيتها الأكيـاس الراقصة،ليتواصل رقصكم وألحانكم الأزيزية،أرقصوا..أرقصوا..وأزّوا.. أيتها الأسمال المهرِّئة،أيتها العلب الخاوية،يا من أسعدتم البشــر ذات مــرة وأهملوكــم كمــا أهملونــي جملة وتفصيلا، ربما ستسافرون. أو. أو. ستغادر ووووووون ـ لا فرق ـ لا تيئسوا، سترحلون تاركين أماكنكم لمثيلات لابد أنها آتية لا محال،تواصل الرياح دحرجتها من المدن الحافلة بالأوساخ والشوارع المترعمة بمخلفات المطاعم وصفائح فاذورات تدلق أحشاءها كلاب ضالة متكاثرة وقطط نست طعم اللحم والشحم مذ توقفت الحرب،لا تيئسوا،لا تقنطوا،ستدحرجكم الرياح شذر مذر،ستجوبون متاهات ومتاهااااات،ستشبعون وحشة

إن لم أفقد ذاكرتي الحربية وكينونتي العسكرية،مسيرة راجلة لعسكر في أوج نشاطهم،ولكن هل حقاً بقي عسكر في الوجود،أما زال كل شيء بعد الزلزال الهائل،ليس لي إلا الصراخ،وحده الصراخ يفلح في هذه البيداء، ربما يجدى الصراخ أخيراً، مشلولة مكبّلة مهملة،ليتني أمتلك القدرة على الحركة،ليتني كنت أمتلك بعض الحول،لتململت وأغريته أن يأخذني،إن كان حقاً صاحب هذه الإيقاعات المتناغمة شخصاً شجاعاً،يزن الأمور الحياتية ومتقلباتها ببعد نظر،ربما ما زال يمتلك بقايا حكمة،ومهيمن على أعصابه رغم الذي جرى ويجري،كل شــىء ممكـن التأويل في بلاد فقدت بوصلتها،بلاد صارت سفينة تمشى بلا غايات وسلط عباب الحياة،أرجو أن لا يخاف هذا الآتي..ولم لا..كل شيء جائز سيقول جنّى تلبس على هيئة خوذة،أو خوذة مفخخة..تحتها عبوة ناسـفة،كل شيء وارد وممكن التأويل،في بلاد غدت أرجوحة تدفعها أوهن ريح،من المستحسن أن أصرخ،سأرفع عقيرة صوتى:أنـا..أنـا..نا..نــا ..نا..ااااااااااا.آه..ماذا فعلت.. هل جننت،لم صرخت،ولكن هل حقاً صرخت..!!يبدو أننى فقدت صوابى،لم أر من يستحق هذه الصرخة العسكرية(تستمر الأيقاعات بالتصاعد السريع) ليظهر صاحب هــذه التناغمات المنعشــة أولاً ومن ثم أحرر صرختي، (رجل يركب حمار يمضي، الحمار يمر من فوق الخوذة، يتبعهم كلب أسود، يتوقف الكلب، يشم الخوذة،يرفع ساقه الخلفي اليمين،يسكب بضع قطرات بول، يتقدم خطوتان، ينثر بساقيه التراب خلفه ويهرع وراء الموكب..)..آه..عليك اللعنة،مطر،لكن هذا ليس أوان المطر، إنه..إنه..إنه..يا لرائحته المقيتة،آه..يا كلب أبن كلب/أنعل أبوك لابو أبوك/أنت مثل أبن العريف ـ عليكم كالمطر من بعد حرمان طويل، مشروبات مغرية تجهلون عواقبها،مثل الخراف الضامئة أرتميتم عليها،أفرغي مثانتك،أيتها المتسربلة برداء غير محتشم،لدي حكايات جميلة،حكايات الحروب وأسرار الجنود الذين هلكوا وهم يسمعونني وصاياهم،عسى أن يأتي يوما تبيعوني للمتحف العالمي لمخلفات الحروب البربرية القديمة،خذوني لا ـ تعوفوني ـ أرجوكم ،أنا.. خوذة..خوووووذة(يرجع الولدان وتدخل المرأة إلى حفرة،أحدهم يركل الخوذة بقدمه دون أن يزحزحها.. يصعد عليها قليلاً ثم ينزل ويتجهان نحو المركبة..)آه.. أبن الكلب..أنا خوذة تاج رأس الجنود،ربما كنت تاج رأس أبوك،لست تاج تحت(القنادر)يا أبن العا..العا ..لا ..لا..أمكــم جميلة،أمكــم عيونها كحيلة،لا تســتأهل الشتيمة، ربما ترانى وتأخذني معكم..نساء هذه البلاد يتميزن بلملمة كل شيء،كل شيء بات ينفع في أيام سود تزحف،ستجرف أحلام الحالمين وتمزق رايات المتنفذين،أنا أخبركم بما ستؤول لها أموركم،أنا أبن الحروب التي لا تنتهي أنا خوذة..خوذذذذذذة..أعرف أسرار ما بعد الحروب،خذوني لأحكى لكم تواريخ الفساد والمدن التي عاث بها الجنود وأحالوها إلى رماد..(تــبرز المرأة مــن داخل الحفرة،وهي تنشـغل بترتيب سروالها الداخلي،تتقدم إلى المركبة..)أنا خوذة،خذيني يا امرأة.. (تبصق المرأة على الخوذة، تقذف بنفسها إلى داخـل المركبـة وتنطلق..)آه..عليـك اللعنة،خلتك منقذتي ومنجيتي من عذاب السلم،ليت الحروب لم تخمد،ليتها لمّا تزل مستعرة،كنت مسرورة رغم الموت، لا عدو يستهدفني، العدو يريد الأرواح، لا يريدون الخوّذ،كنت أسمع كل شيء،حكايات الغزل،حكايات الزعل،حكايات الليالي الطويلة،آه..ليس

ورحييييييل،أكياس لا تعرف اليأس،أسمال لا تنفع،أزبــال بــلا قيمة،كل شــيء يحــط ويمضي،إلاً أنا،مغروسة كجنع شجرة ميّتة،ليس بوسعي التحرك، شمس الصيف تشويني، مطر الشتاء يرد لي نصاعتي أنا..خوووووووودة..أنا..أنفع من ينتشلني من مكاني،ممكن الاستعانة بي رغم انتفاء الحاجة لي،من يسمعنيييييي..!!،من يحن أو..أو..يرق قلبه وينتزعنييييييي من يأسييييييي،يأخذني من وحدانيتييييي،لــم لا أحــد يريدنيييييي..؟؟..ألم أجلب إلى بلاد لا تعيش بدون حروب،بلاد قررت أن تجعل الخوذة عقالها الواقى،رمز عزتها وكرامتها،دليل حضارتها،أليـس من يـدٍ تتكرم وتأخذني عسـى أن ينتفع منى أحدهم،الست ذا فائدة،أم انتفت الحاجة لى(صرير إطارات يتصاعد،تتوقف مركبة حديثة،تهبط امرأة،تنــزل ولدين،تهبط من الرصيف إلى مسافة عشرة أمتار،تعالج بنطال الولدين،يقعيان..) أناناناناناااا..خوذة ..خوذذذذذذذذة،ألا تسمعيييييين ننننىيىيىيى،أنااااااا خوذذذذذة..خذونىيىيى معك مكمكمكمكمممممممم،أناااا أنفعكمكمكمكممممم، خلّصوني..خلّصوني..خ..لّــ.. صـ..و..نـ.ييييي منمنمنمنمنمنههههههههههههههههههالوحشششششة آه..يبدو أنهم ـ طرشان ـ لأتكلم بهدوء وتوسال،من حقهم أن يكرهوا الصراخ،شبعوا الوعود والأكاذيب،من قبل السياسيون الجدد،صمّوا آذانهم وقتلوا أحلامهم بالعسل الذي جلبوه لسعادتهم،سادهم اليقين أن الحياة مثـل الحرب أضحوكة،الحياة لا تسـتحق العناء والكد وصاروا ينشدون دروب البدائية كونها حياة غير مكلفة وواضحة،آه..أيتها المرأة الجالسة،لابد أن مثانتك ممتلئة،لابد أنك شربت مشروبات غازية هبطت

أن ينتبه - غضبان المزنجر - لجمالي وصلابتي،كان عريفاً منافقاً ، ينقل كل صغيرة وكبيرة إلى آمر السرية، يجعل ـ من الحبة كبة ـ مرة دخل على آمر السرية،كنت على رأسه،قال قولاً كبيراً،آه..عليه اللعنة،هـب آمـر السرية،كمن بوغت بعـدوه داخل عليه،هرع معه،كنت أرقص على رأسـه الوسخ،أسود ـ ملولب ـ الشعر،هناك كان جندي يلتصق بكلبة،كان صوت غزله الحلو يردده الليل،صاح آمر السرية،أرتعب الجندي و- بال - أو..أو..شـخ على نفسه،أنا لم أر البول طبعاً، حكاية ظلّ العريف يردده أينما يحل بثقله، أخذه الآمـر وأيقـط السـرية النائمـة من تعـب ورثاثة الأوامر،كنت أصرخ لم فعلت ذلك،لم وشيت،إنسان محاصر،إنسان ظلّ ينتظر إجازته الدورية منذ ثلاثة أشهر،ما دامت الكلبة راضية وهو راضى،لم تغار أنت يا ـ غضبان ـ ألست من فعلها مع حمارة،آه يا لعين يا نا ـــــ الحمير، كنت على رأسك يا غضبان ـ لكن ليس هناك من يسمعني،أنا خوذة،منقذة الرؤوس من الرصاص،أنا خوذة يا عالم،آه..ذلك الجندي هرع إلى سلاحه،لم يحتمل الإهانة،راح يركض وراء العريف المنافق ـ غضبان ـ أراد قتله قبل أن يقتل نفسه،لكن رصاصة عالجته،كان الليل في منتصفه،ولم يعلم أحد من كان طالق الرصاصة الميتة،نجا - غضبان - من عقاب مستحق، ظلّ آمر السرية يسال عن مطلق الرصاصة،لكـم كان غبياً،لو كنت أنا الباحث لتوصلت سريعاً لمن رما،كان يجب أن يجمع البنادق ويشمها،لعرف من قتل الجندي المسكين،الذي تناهضت شهوته القاتلة ووجد كلبة السرية عروس في جبهة جحيمية،العريف - غضبان - أخذني معه ذات إجازة،وصل العاشرة صباحا،أنا بطبيعة الحال لا أعرف قراءة أميال الزمن،لا

بوسعى أن أنسى تاريخي،كنت على رأس جندي وسيم، جندي ارتحت لرأسه النظيف، عكس رأس العربيد ـ غضبان ـ كان فتى وسيماً،كان لا يهملنى لحظة واحدة،كان جندياً شاعراً،ينفرد في ليل الجبهة على حافة نهير صغير،تحت ضوء القمر الساحر،كان لا يلقيني من فوق رأسـه،كان يستبقيني وكنت متهيئة للذود عن رأسه من رصاصة طائشة،أو من رصاصة قنَّاص متربص،أو شـطيّة قذيفة عشوائية،كان يطلق لسانه الحلو،يحرر كلمات الهوى لحبيبة بعيدة،أحببته وأحبني ،كان يغسلني دائماً،يزيل الغبار عنى،يحتضنني ويقبلني متخيـلاً انني حبيبته،وكنـت مرتاحة لـ بوساته ـ الناعمة، كنت اسكر لأنفاسه الحارة، كان ينام وأنا بين أحضانه،دافئة احضانه،آه..يا لبؤس الحالمين،يا لبشاعة البشر،أخوة الشر،يتناحرون على أوساخ لا تنفع،قتل الجندي،ليت الشظية كانت باتجاهى،ليت ذلك، لـذدت عنه، لكن الدوي ألقانا معاً، طرنا في الهواء معاً،طار الجندي وسقط،تلوى من جرح كبير قذف بأحشائه خارج جسده،طرت وسقطت،شعرت بخدوش طفيفة،ذرات تراب صفعتني،صرت بعد أسبوعين من موته على رأس العريف المسيبة - غضبان - أسود -عنري ـ بعض الجنود كانوا يتهامسون فيما بينهم ـ إجه القشمر..راح القشمر ـ كانوا ينادونه سراً التيس والخنزير والـ ـ - جلب ـ و ـ الجولة ـ والـ ـ زمال ـ ،كنت أسمعهم (يبشبشون) فيما بينهم، لكن لا أحد بوسعه أن يقول ذلك علناً الجندي الشاعر أوّل رأس حملني استحملني،مات الشاعر ووجدت نفسي على رأس آخر، رأس ليس بشاعر، لكم تألمت لفقدي صاحب الأحلام الرقيقة و. البوسات . الناعسة، رضيت بالقسمة،كونه رأس صغير وغير متحمس للحرب،قبل

الحروب،كانـوا يكنونه(جولة)،ليتنـى كنت أعرف ما معنى (جولة)، حـين عـاد الولد، ولده مـن بيت أهل زوجته راح يداعبني،يضعني على رأسه وينزلني،قلت: يا له من ولد لطيف خفيف الروح والجسد،خلاف أبيه - السخيف - أرجو أن لا ينافق حين يكبر،لكن الولد فعل فعلته الكبيرة، هو لم يكن السبب، أمه اللئيمة كانت السبب،كان الوقت ليلا،كنت متعلقاً على الحائط،صرخ الولد،نهضت اللئيمة،سقطت عيناها على،قلت أرجو أن لا تفعلها،لكنها أنزلتني وأجلست الولد على،أفرغ مخاطاً كريهاً فرقعات وبقبقات غازية تخرج من دبره،كان الولد يشكو من إسهال شديد،بين لحظة وأخرى كنت أسمع دمدمات أحشاءه وكنت الوسيلة لتفريغ ما في جوفه من سائل مخاطى قذر ونتن،العريف - غضبان - حين نهض في الصباح رآني مملوءاً ليس بالبراز فقط بل أفواج الذباب تغطيني، صاح على زوجته:ما هذا يا أم حرداااااااان...؟؟كانت في فراش نومها،قالت بتثائب(نكااااااسة)أبنك يا ـ غضوبيييييي ـ يا محبوبيييييي..!!أمتثل للأمر الواقع،غسلني على مضض، لم يلبسن رأسه، بل عمل عملته الماكرة، استبدلني بواحــدة كانت علــى رأس جندي،أوهمه بأنني ثقيلة على رأسه،كنت خوذة رومانية،يوم ولدت داخل مفرخ كبير،كنّا آلاف تلو آلاف..وزعونا على صناديق،ساقونا إلى بلدان لا تعيش إلا على نيران التناحرات ـ داخلية وخارجية ـ بعد سـبات طويل اكتشفت نفسى في هذه البلاد،آه..ما الذي أسمع،يبدو أن أحدهم يقترب،لا..لا.. بل هناك أنفار تقترب.. (ضحكات نساء شيئاً.. فشيئاً تتصاعد)،آه..سرب نساء،ربما بينهن من تحمل روح خفيفة، روح تتوق لحبيب رحل،أو كان يكتب لها

يهمني الزمن وأجــزاءه،أن ما يهمني أنني صنعت من أجل واجب محدد،واجبي كما حدد لي أن أحمي رأس الجندي الذي يخاللني،العريف - العربيد - كما يحلو لرجل ضابط أن يناديه،لحظة طرق باب البيت،كنت على رأسه سمعت زوجته لحظة فتحت الباب صاحت: دائماً تأتى في العاشرة صباحاً..صاح:هل الولد في البيـت..؟؟ ..لا..أنه في بيـت أهلي..!!رفعها ونقلها إلى الغرفة، ركبها دون أن ينزلني من فوق رأسه، قالت له: رائحتك كريهة يا أبا الغضب..!!دعيني أتخلص من الجحيم أولاً..!!كنت أتحرك فوق رأســه، حين ـ فش ـ كما ـ يفش ـ بالون فرغ هواءه، لاهثا سقط على ظهره،قامت هي بإنزالي،زوجته أيضاً ـ عبسية ـ أو ـ حبشية ـ كلام كنت قد سمعته ذات ليلة من زميله،كنت معلقًا داخل الملجأ وكان هو في الخارج، لا أحد يحبه يا عالم، لا تنخدعوا برؤية الجنود جنبا إلى جنب،أو معا في الملاجئ،الــكل كارهين والكل مكروهين،كل شــيء ـ خراء ـ في الجبهة الشرقية،كلام جندي تم سوقه سراً في الليل من قبل رجال مخيفين،قال كلمته بعدما انتهى مـن قراءة رواية أجنبية تتحـدث عن الجبهة الغربية،قالوا العريف ـ غضبان ـ هو من كتب تقريراً عنه،أخذوه وعدمـوه وأعادوه إلى أهله في تابوت كتب عليه جبان،ســأخبركم يا عالم،افتلوا العريف أنه فتل ذلك الجندي الذي قال كلمة حق في زمن السلطان الجائر،هناك من يؤكد أن الجندي قال كلمة ـ هراء ـ لكن العريف أسـتبدلها بكلمة ـ خراء ـ ومنهم مستعد أن يشهد أنه قال كلمة ـ سواء ـ العريف الواشي،هو من أخذ جثته الطاهرة إلى ذويه كمأمور،من أجل أن ينال إجازة أمدها عشرة أيام،تكريماً لمنافق يطهر الجبهة مـن النظيفـين والصادقـين والحالـين وكارهـى رسـائل رغبات وأشـواق من أرض المضحكة..آه..أعنى

وخوذة جديدة التي هي أنا..أنا طبعا،الجندي فرح كثيراً لحظة وضعنى على رأسه،أنا أيضاً فرحت،كونني تخلصت من الإهمال داخل مشجب مليء بملابس وأسلحة (مزنجرة)،بعدما هرب الجندي الذي كنت أقى رأســه، جندي كردي أتوا به، لم يتآلف مع الحرب، كان يسب الحرب ومسببيها ابعد مرور شهر ويومان على تواجده،تركني وذهب في إجازة،لكنه لم يعد،الجنود ثمّنوا عمله وقالوا ـ ألعب بيها يا بطل ـ راح والقوني في المشجب،ذلك الكردي هو من ـ ـ قشمره ـ العريف،أخذ خوذته وأعطاه ـ أنا ـ بعدما ملأني أبنه بالبراز ،ادخلوني مشجباً رطباً وخانقاً،ويوم خرجت صرت أشم الهواء وأرى الشمس وأتلذذ بالمطر،ذلك الجندي كان آخر من وضعنى تاج رأسه،حدثت الحرب القذرة،حرب كبيرة،هطلت أطنان من الحديد علينا،صار تراب الدنيا على رؤوسنا،زلزال هائل،حرائق تتواصل،مات من مات وهرب من هرب،آه..يا لتلك الأيام المقيتة،كنت من تحت التراب أصرخ، كنت أسمع أقدام تدكنا،أيدي تنبش،أسنان تنهش،يئست من العودة إلى النور،قلت هي ذي الخاتمة، لا أحد غير الستكشفين يصل إلينا، لأنتظر قرون وقرون كى تندحر حضارة الحاضر وتبدأ سلسلة أخرى من الاستكشافات البشرية،بحثاً عن حضارة عصر الفشل،على حد زعم جندي كان كثير القراءة،قبل أن يرده صاحبه:عصر ـ الزعاطيط ـ ..!!أتذكـر أن الجنـدي الأول وضـع أنامله على فم الجندي الثاني،هامساً في أذنه: لا تفه سيعدموك..!!لكن الجندى الثاني دفع أنامل الجندي الأول صائحاً:كل صاحب سيادة قبل أن يموت يهيأ أبنه لتسلم مقاليد الأمور،هـى الجمهوريـات الحديثـة صـارت وراثة يا

أرض المعركة، لا فرق، مضحكة.. كه.. كه.. كه.. معركة هــده برقة،نساء ..که..که..که..سائتکلم البلاد،رقيقات،يحملن آلام كثيرة،مجروحات،قلوبهن دامية،أجسادهن حامية،وكل حامية حرامية على حد زعم أم ـ الغضب ـ زوجة العريف،نساء اكتوين برحيل مبكر لبعولتهن وعشافهن،(خمس فتيات يحملن على رؤوسهن أشواك وحطب،تلقى إحداهن ما على رأسها،يتبعنها الأخريات،واحدة تجلس على الخوذة..)أنا..خوذة، أنا..خوذذذذذذذذ..(يبدأن الكلام والضحـك)آه يالها من عجيزة طرية،عجيزة كلها لحم وشحم،أنعم من عجيزة العريف ـ غضبان ـ الذي كان دائماً يجعلني قاعدة أو مقعد ليرتمي على،كلما يتسلل إلى ملجأ ليسترق السمع ويوشي بمن لا يعرف أو يجيد لغة الكذب،كانت عجيزته ذي رائحة كريهة،يابسة وخشنة،(تتواصل الضحكات والكلام بين الفتيات..)أنا خـوذة يـا فتاة،خذيني واجعليني مقعـداً لعجيزتك الناعمة،خذيني لأحكي لك حكايات جميلة عن الجنود الذين ماتوا ودفنوا هنا،سأحكي لك عن حبيباتهن،ربما واحداً منهم رآك فهواك أو رأيتيه وهويتيه،وربما هو مـن هـواك ومـن هويتيه،خذيني..خذيني..أنــا خوذذذذذذذذذة، (ينهضن ويغادرن المكان..) آه..أيتها الفاتنات خذوني لا تتركوني،أنا خوذة..خوووووووذة.. أنا مؤنشة مثلكن،ما العمل،من يصغى لى،من ينتشلنييييي من وحدانيتيييييسينقضي النهار،ســيأتي الليل،ناس تأتي وترحل،وحدي مهملة ملقاة في قفار،كانت لي رفيقة أنيسـة،كنَّا نتحاور،قبل أن ـ كلـب أبن كلب ـ جـاء وأنتزع زميلتـي وتركني وحدي،أحببتها وكانت متعاشقة معى،جمجمة جندي جيء به تواً، جندي وسيم أعطوه ملابس جديدة عزيزيً..! الجنديان فتلا طبعاً في الزلزال الكبير الذي

اليوم،السماء شاحبة، الرياح ساكتة..)..

..ياااااااااااااااه..لكم كانت قاسية على الرمال،حتى رمال هــذه البلاد غير نافعة،رمــال لا تنتهى،موجات تلو موجات تهاجم،غاضبة،جارحة مدمرة، مثل بعض ناسها، رمال لا ترحم، ياااااااه.. أجبرتني أن أكتـم مواجيدي،وأخنق هذاءاتي،حرمتني من فرصة نادرة،فرصـة قد تكون مثمرة، قدم..قدم بشـري،أنا على يقين مما أقول،قدم بشري تعثر بي،لولا الرمال لربما لفت أنظاره،كان يقذف شاتائمه وهو يتعثر بي،كان يلعن ابيــه وابي أبيــه يوم جــاءوا إلى هذه البلدة المنسية على حد زعمه،ماتا وتركاه غريبا يواجه حياة عصيبة،ربما كانت فرصة حاسمة لي لكنت أقى رأســه من الرمال الهائجة،ومن يدري ربما كان الذي مر وتعثر بي العريف ـ غضبان ـ كل شـيء وارد في هــذه البلاد، الدنيا في هــذه البلاد دوّارة،الكل يرجع إلى أصله وفصله،إلى حيث ولد وترعرع وشب قبل أن يغادر موطن ولادته،أو..أو..ما يطلقون عليه مسقط الرأس،لكن ما من أحد يسائل من أين يسقط رأس الواحد،مـن الهواء من السماء،لا..لا..يسـقط من ـ كككككـ..... أمه،هكذا كان الجنود يتراشفون السباب فيما بينهم،هـذا المار،العابر،العاثر،تحـت الغبار،هذا المسافر الغباري،كان يتحدث عن الحرب ویشتمنی،سمعته یذکر کلمه ـ خراء ـ قال: کلما أری خوذة أشتم رائحة خراء..!!لا أحد يدرك العلاقة الجدليــة ما بين الخوذة والخراء،ســوى العريف النتن - غضبان - وحده شهد ما فعل إبنه في ذلك اليوم الوقت: (السادسة والنصف عصرا من نفس البعيد، ثمة آه..ما أحلى هذه الكلمة، ثمة..ثمة..جندي

عصف بالبلاد،آه..ليت الزمن يتسارع وتأتى تلك الهادئة،وأزهـو في صالات العالم لأحكـي قصة أقذر حضارة وأبشعها،شيء ما راح يحفر،بانت أظلاف،بانت أسنان،أسنان قوية انتزعتني،خلت أن الزمن دار والحياة تسارعت وجاء اليوم الموعود،صرت خارج سباتی،لکن ـ کلب أبن کلب ـ جائے توصل بغریزته العجيبة إلينا، راح يجرجرني.. (صفير يعلو.. تتصاعد رياح مغبرة..شيئاً فشيئاً تسد الأفق وتحجب الرؤية..)آه..ما هذا،رياح جديدة ،رمال..رمال مرة أخرى، (. كيس ـ تدحرجه الريح، يلتصق بالخوذة..).. ماااااااا..هههههههذاااااااا كييييييس أبن كييييييس - لـم يـا - كييييييس - أ..ظلمتني،لـم جئـت على،ستحرمني من رؤية أحدهم لي،أرحل،اتركني،رح وله،كنت على يقين أنه سيستنجد بي،لو فعل ذلك مع هذه الريح إلى أماكن سعيدة،ليتني أملك خفتك،لكنت أوّل المغادرين..(تشتد الريح،سوّارات رمال تتحرك وتلف الأزبال،يغادر الكيس من على الخوذة...)آه..يالــه من ـ كييييييس ـ مسالم،اســتجاب لندائى،فليرحل بسلام وأمان،لكن ما هذه الخشونات الضاربة بعنف،آه..رمال..رماااااااال،أيتها الرمال العنبدة،كفاك تجريحا،أيتها الرمال غير النافعة كفوا عن هذه المهازل،لم تهبون،لم تكتسحون الآماد والأمكنة القصية،كفُوا..كفُـوا، ارعووا،ناموا..(يتواصل هيجان مے هدیے الریاح)،آه..صوتی يختنق،صوصوصوتيتييييي آآآآآآآآآه..ما ااااا هههههذااااا..ظلااااااام..ظ..ل..اااااا..م..ظلااااااااممممم مممم..!!

لوكسى أو لوتسى ـ مثل العريف ـ غضبان ـ وحدهم الشجعان كانوا يستحون من نكس الرأس بين أقرانهم أو آباءهم،كانوا يستحون من الهروب،لذلك يموتون على السواتر،وحدهم الشجعان لا يهربون من نيران الحروب القذرة،الحروب غير العادلة،تلك الحروب التي غاياتها واضحة وفاضحة الهدافها التخلص من العباد وتثبيت كرسي الرئاسة،آه يا للهول،كلمات هذه البلاد لها مرادفات وألحان عجيبة، رئاسة. نكاسة ..سياسة.. مكناسة .. دناسة .. خساسة .. اليوم .. اليوم فقط عرفت لم يوجد مزابل الشعر والشعراء في هذه البلاد،كلامهم موزون وحياتهم بلا وزن وقيمة وعافية،مساكين يلهشون ويموتون، يبغون بناء حياة مثالية خالية من التمرد،أنا يا عالم،أنا..أيتها الرياح الراحلة،أيتها البيداء الموحشة،أيتها السماء الداكنة،الساكنة،..أنا لدي أسرار،أسـرااااار كبيرة،أسـرااااار خطيرة،خذوني كي أتخلص من جيف هذا الكان الملغوم بأعضاء وأشلاء الجنود،هل يمكن نسيان يوم الهجوم الموسمي الكبير،يـوم تم إعدام السـبعة،كنت على رأس العريف أبو الغضب، كان أو بالأحرى كنّا هنا، جاء هارباً من الهجوم، هرّبه آمر السرية، شريب العرق في الخنادق، كانا يحتسيان لا يستحيان الخمر على حساب كل جندي يجلب زجاجة مقابل عدم إدراج أسمه في الواجبات الليلية،خذوني إلى أو..أو..أجلبوا لي الوحدات العسكرية التي كنت فيها،سأرشدكم إلى كل واحد ترك بصمة سوء في كتاب الزمن،ضباط ومراتب،فقط خلّصوني من هذا المكان،آه..كنت بصدد أن أحكى تلك وقائع تلك الواقعة،كانت مفرزة كبيرة تقف،رهيبة،يلتقطون كل جندي فار أو أرسل في واجب إلى الخطوط الخلفية،حتى العائد من إجازتــه الدورية،العريف ـ غضبان ـ كاد أن

كان يلفق رؤوس الجنود بالفردات الطنّانة على حد زعم ضابط وصف كلام الجندي الكاتب،كان دائما يتحدث بلغـة متاعلية،كما هو يصـف لغته،متعالية عـن أي شـيء هذا ماظـل مجهـولاً عنّي،ثمة علاقة تكوينية أسميها محسومة ما بينى وبين تلك الكلمة المقيتة،كلانا يبدأ بحرف الخاء،ونفس عدد الأحرف،لا أحد يعرف إنني غدوت في يوم ما ـ فعّادة خراء ـ إلا هو..وحده من رآني ممتلئاً حد التخمة ـ بخراء - حردان أبنه،أو كما كانت تقول امرأته: - زرباااااااان ـ أبنـك يـا غضووووووبـي يـا محبوووووبي..!!يــا للفرص النادرة،لولا الرمال لربما تذكرني من أوّل نظرة،كل شيء وارد،كان من المكن على سبيل التذكار أن يأخذني ويريني أبنه ـ حردان ـ أو زوجته السوداء،ضاعت فرصة أخرى يا..يا..أنا..يا..أنا..أنا خوذة،آه..يا لذكريات العريف،أعماله تستحق التكرار من باب التسلية،أنا خوذة..دليل زمن البشاعة،تعلمت الكلام غير النظيف من لسان العريف،آه..يأخذني سيل الحنين وجمرة الألـم لأحكيييييييي أو..أو.. أو..لأتشكيييييي لمن..لن..ل..م..ن.. ين..ت..شــ.. ل..نییییییی،مـن ین..ق..ذ..نییییییی مـن هذا له يوماً عصيباً لا ينسى،يوم ذي محرقة،يوم تم إعدام سبعة جنود،نعم سبعة كانوا،قيل إنهم فرّوا من الخطوط الأمامية، جنود ذاقوا ذرعاً بعدم وجود أجازات دورية،وقيل أنهم يكدون ويضحون وأبو ـ جزمة ـ يأكل،حكايات كانت سراً يتهامس بها الجنود،كانت الأنواط،أنـواط الخرافة على حد تعبير الجندي الشاعر الذي مات وأنا أنظر إليه،كانت تعطى لمن هو مراسل أو خادم في بيت ضابط،أو جندي ـ

ـ يتبول على،ربما سيحتاجني ما أن يراني..(تقف مركبة،يهبط شابان،يبدأان بتجميع كتل الحديد المتناثر..)ما الذي يجري،أنهما ينتزعان كل شيء،لا يبقيان شيء،أنا..أنا..خذوني معكما،أنا أنفعكما،أنا خوذة...(يتقـدم أحدهم وينتزع الخـوذة من مكانها ويرميها في جوف المركبة بين أكوام من الحديد..)،آخ.. لـم تقذفني هكذا ـ مي خالف ـ المهـم تخلصت ..ياه .. جاء الفرج،أنا خووووووودة..أنااااا حرة..هي..هي ..هى..هى..أنا قادم يا عالم..أنا تحررت من الكسل والوحشة،اخيراً تحول صبري إلى عافية طويلة،أخيراً.. أخيراً..جاء الفرج،وداعاً أيتها الهياكل الخرساء،وداعاً أنا ذاهب،سأحكى،سأحكى كثيراً عنكم،عن صبركم،عن واجباتكم قبل يوم الحسم الأخير،يا لي من خوذة محظوظة،آه..(يصعد الشابان وتنطلق المركبة..)آه.. لكم جميل أن تسافر،أن ترحل،من مكان لمكان بلا عناء،لكم سافرت بين الملاجئ ومن جبهة لجبهة،فقط العريف (أبو غضب) من كان ينقلني ليريني مدينته البائسة،مدينة وسخة،المزابل متراكمة داخل سوقها،لا أحد يهتم بما يدوس عليه بقدميه،أحشاء حيوانات منحورة مدلوقة على إفريز الشارع الرئيس،جيوش من الذباب والزنابير تتقاتل بلحن جنائزي،ورجال البلدية جالسون على أرائك في المقهى،شاياتهم واصلة - العيديات - يقدمن لهم لبن وقيمر،عربون سكوتهم والسماح لهن بالجلوس على الرصيف وبيع ما لديهن من لبن وجبن وقيمـر وحليب في كل صباح باكر،وفي نهاية النهار كانوا يحملون أكياس نايلونية مثل الفقراء يلملمون عطايا البقّالين،هذا يقذف بخيارة من العيار الثقيل لم يرغب بأخذه أحد،وآخر بثمرة طماطم ـ ممرودة ـ وآخر برأس بصل دب فيه العطن،عطايا من

ـ يــروح بيهـا ـ على حد زعم آمر ســريته،تمكن أن ـ فلت منها ـ كما قال لزوجته،مكر ونجا،لم أعد أتذكر ما الذي قاله لهم،لم يعدموه،بل هو وقف،بل هو الذي ربط أيدي الجنود السبعة على أعمدة الساتر،صبّوا الرصاصات فيهم،العريف المسيبة قام بمساعدة جنود آخرين بدفنهم في حفر موجودة وراء هذه الملاجئ،كنت على رأسـه،كنت أصرخ ليتنـى أرى حتفك يا نذل يا جبان،آه..مـن ينقذني يا عالم،من يأخذني لأحكى له كل ما جرى في هذا المعسكر المهجور من أسرار أين كنت في حديثي، كنت..كنت..آه..ما هذا..يبدو أوان الكلاب قد أزف..(ثلاثة كلاب تتقدم وتبدأ بالشم وسكب البول على الهياكل..)كلاب لا ترحم،كلاب شبعت من لحوم البشر،آه..يبدو أحدهم من أخذ معشوفتي ،هو..نعم.. هو..هو..أنه يشمني،يحاول تقليبي،يا كلب أبتعد،أخذت من كانت تؤنسني،أخذت الجمجمة،جمجمة الولد الوسيم،عمّاذا تبحث،عن الهياكل الحديدية،عن كل شيء ذبل ويبس وجف..(يبتعد الكلب بعد أن يرفع قدمه الخلفي اليمين،يسكب بضع قطرات بول على الخوذة،يتقدم خطوة وينشر التراب إلى خلفه..)آه..يا كلب أبن الكلب،ليتني أمتلك أسنان لقضمت هذا الأنبوب المتضامر النازل من أسفل بطنك، وجعلتك تقذف بولك من دبرك،آه كان آخر جندي يحترمنى وأكن الإعجاب له،قبل أن تزلزل الأرض وتنقلب أحشاء المعسكر،من يريدني..من يسمعني،أنا خوذة..كنت على رؤوس كثيرة،رؤوس حالمة،رؤوس مسالمة،رؤوس نتنة،رؤوس منافقة أمقتها رأس العريف (صوت مركبة..)يبدو أن شيئاً ما يتقدم،أزيز،صرير إطارات،نعم..إطارات.. إطارات مركبة،ليت أحدهم يهبط،ليت أحدهم يتضايق،يشعر بتدفق جوفه،أو ثقل مثانته ـ مي خالف

الدرجة البائسة،آه..لكم كرهت المدن،المدن تعج وتضج بالناس والمركبات،أنا صنعت للحروب والجبهات،صنعت كي أحمي الـرؤوس من الرصاص والشـظايا،ها أنني ماضـي لا أدري إلى أيـن،إلى أين تمضـي أيتها المركبة الحوضية،أيـن تأخذنا،أنت تمضـين إلى المجهول،اتجاه البلـدة علـي عكـس مـا تسـيرين،توقفي وغيّـري اتجاهك،أنت تسيرين بأتجاه الظلام،توقفي ..ت..و..ق..

\* \* \*

الوقت: (الساعة التاسعة ليلاً)..

المكان: (قاعة طويلة..فرن ناري لتذيب الحديد في من لظى هــذا الجحيم،ضعني..هيّــا ضعني..(يدخل جهة اليمين،أكوام من القضبان في الجانب اليسار..أكوام حديد مستهلك..يتقدم شاب ضخم ملثّم الوجه،عيناه حردااااااان ..خف يديك لقد تأخرناااااا..)..ماااااذا.. تشــعان جرّاء توهــج الحديد،ويبدأ بإلقــاء القطع إلى هاااذا سمعت،صوت من أسمع..هل أنا في لجة حلم،هو.. هو..هــو..لا..لا.لا أحد يمتلك هــذا الصوت ـ المزنجر الأتون..)..

..آه..ما الـذي تعمل أيها الفتى،لا تكن قاسـيا علينا،ما الـذي عملنا لتعدمنا الحياة،تمهل..ت.. م..ه..ل..أأأأأأنا خوذذذذة ناااااافععععععمة، يميميميميميمكنكنكنك أن..أن تقييييي بيييي رأسكسكسك من هـذاذاذاذا الجحييييييم،أرجوك،أرجوك تمهـل وجـرّب

ذلك،ضعنى..ضعنى على رأسك،سائحكى لك حكايات جميلة تؤنسك، حكاياتي مسليّة ، ساطرد النعاس من جفنيك،أرجوك تمهل،(الفتى يواصل قذف قطع الحديد في النار،ويدنو شيئاً فشيئاً من الخوذة)..يا ويلى، يبدو أنه أطرش، أنت.. أيها الفتى الأسود، أيها ـ المزنجر ـ قف لحظة،من فضلك،لحظة واحد فقط،قف وأنظر إلىّ،أنا خوذة،أنا حامى الرؤوس من الرصاص والشظایا،جرّب أن تضعنی علی رأسك،جرّب، (تصل ید الفتى إلى الخوذة،يرفعها..)آه..أخيراً سمعتني،ضعني على رأســك لتجدني خير حامي وواقي لرأسك الكبير من لظى هــذا الجحيم،ضعنى..هيّـا ضعنى..(يدخل حردااااااان ..خف يديك لقد تأخرناااااا..)..مااااااذا.. مااااذا سمعت،صوت من أسمع..هل أنا في لجة حلم،هو.. هو..هـو..لا..لا..لا أحد يمتلك هــذا الصوت ـ المزنجر ـ هو..هـي أنت أيها الكهل أمـا تعرفني،أنا..أنا،(يصرخ النار..)آاااااااااه..يا حرداااااااان..آه..يا غضبااااااااان.. أنا خوذتكم،أنااااااااااا خوخوخوخذذذذتتتتككم كمكمم ..خ..و..ذ..ت..ك..م ممم ممم مممم..! صوت نار متأججة

# شخصية الفرد العراقي

## توطئة

سیاسین کانوا ام اقتصادیین ام اجتماعیین لتأطیر وجهات نظرهم الى وجود نزعة غير ثابتة و غير و شعوبا) و التي هي سبب عدم الاستقرار، و بما ان في الشخصية العراقية. مجلة سردم العربي تنتهج سياسة الاتيان بالجديد و المفيد و الأنى الهادف لأثراء المعرفة الانسانية عامة و العراقية خاصة أرتأينا ان نخصص ملف هذا العدد من (سردم العربي) لأقلام الكتاب و الباحثين كي يعبر كل منهم عن و جهة نظره و نتائج بحثه بصدد شخصية الفرد العراقي متعرضين لكافة القوميات و المذاهب و الاديان المكونة للفسيفساء العراقية، و قد اختلافت زوايا أرتيائهم في المنهج المتبع و الاسلوب المعتمد كما سيلاحظه القارئ عند ولوجه في القراءة، و كما يقول

كثرت الاراء و تعددت التفاسير و التحاليل التي احد الباحثيين ان تناول الشخصية العراقية من منظور خطتها اقلام الباحثين و العلماء و الكتاب و المثقفين التحليل النفسي أمر في غاية الأهمية، ويفترض أن يكون من أولويات المؤسسات العلمية والنخب العراقية، ظاهرة عدم الاستقرار الشاملة لجميع النواحي و فما نشهده من تشوهات إجتماعية ومصادرة للحريات الجوانب المتابينة و المتفاوتة ايديولوجيا كان ام غيره وإنعدام إحترام حق الاختلاف والفساد الاداري وسرقات و الذي يعاني منه العراق منذ الازمنة الغابرة و للمال العام، وجرائم الخطف والارهاب وقطع الرؤوس، الموغلة في القدم، كل ادلى برأيه وو ضح رؤياه فتغربلت وقبلها سلسلة الانقلابات والسجون والاعدامات والمقابر الجماعية... كل هذه البشاعات هي عبارة عن ظواهر مستقرة في نفسية الفرد و الشخص العراقي (حكاما (ونتائج) تقف خلفها (أسباب) سايكولوجية إستوطنت

ارجو ان ينال محور بحثنا رضي القراء الاعزاء و أن يساعد و لو بكما قليل في اثراء معرفتهم و أرتواء عطشهم و اشباع نهمهم العلمي و نعتذر عن اي تقصير ان وجد.

هلم أذا لقراءة مواضيع الملف.

المحرر مهدى مجيد عبدالله

## مفهوم الشخصية

#### الدكتور أسعد الامارة

اذن هي ليست نظريات الشخصية وليست اختبارات ومقاييس الشخصية،انها علم بحد ذاتــه حتى وان من الشخص ،والاشخاص وغيرها من الكلمات والمفردات التي تدل على الجسم،اي الجانب المادي الوجودي الماثل للفرد في الواقع والذي يحمل اسماً بعينه، كأن محمد او صلاح او مهند او تیسیر او لمی او شذی او ابتهال وما في الحياة. استخدم اصطلاح الشخصية Personality في اللغات الاوروبية المنحــدرة من اصول لاتينية،هذه وحل مشلاتهم النفسية. فسيكولوجية الشخصية بدورها مركبة من لفظتين ،بير ،وسوناري -Per

قبل الاستطراد في تناول الشخصية علينا ان نتسائل ،ماهي الشخصية،كيف حاول الباحثين البارزين المهتمين في دراســة هذا الميــدان من ميادين تداخلت المفاهيم وتشابكت المصطلحات، فالشخصية هي علم النفس وفروعه،وكيف اسـتطاعوا تفسير مجالات محددة من الشـخصية مثل القلق ،العدوانية والتضاد الاجتماعي،الحاجــة الى الانجاز،الاعتمادية،الاحسـاس الداخلي للشخصية وموضوعات اخرى تهتم بالدقة في سيكولوجية،في حين اهتم آخرون اساسا بتصميم ذلك من اسماء لاشخاص تدل على تكوينهم الوجودي اختبارات خاصة بالشخصية وتقويم الشخصية،واهتم فريق آخر بنظريات جديدة،هؤلاء كلهم او اغلبهم كانوا من الكلينيكيين،استخدموا ابحاث الشخصية والنظرية الكلمــة Personality هــى لفظة مشــتقة من لفظة والاختبار (المقياس) لمساعدة الناس في فهم انفسهم برسونا Persona ،ومعناها القناع ،وهـذه الكلمة

على المسرح الاغريقي، حينما للذي راح فيه المثل بكاملها ،يعود استعمالها الى الزمن الذي راح فيه المثل على المسرح الاغريقي، حينما يريد اداء دوراً فيه على خشبة المسرح، يضع القناع على وجهه لغرض اداء الدور وايضاح الصفات الميزة التي يتطلبها الدور في هذه الشخصية، هذه الشخصية هي البطل على المسرح ال الشخصية، هذه الشخصية هي البطل على المسرح الكئيب او الاناني او البخيل او الوفي او الصادق او الكئيب او المنحرف، وهو الحال ذاته عند المرأة ويقال ايضا بأن استعمال القناع ، جاء بناء على الضرورة التي الستخدام القناع لاول مسرة تجنباً للخجل او العيب او الاحراج، ومسن هذه اللحظة والبداية بدأ استخدام الكلمة حتى تسم تطويرها الى ما تعنيه الان من مفاهيم حديثة.

،فهو يمثل دوره بجدارة مع الاخرين في اسرته الصغيرة مع اطفاله او زوجتـه،كأب ،ومع والديه كأبن بار وفي عملـه كموظف ناجـح يرضي مديـره ويقدم كل ما بوسعه لتطوير عمله من اجل النجاح، كذلك في التعامل مع الناس البسطاء في الشارع ومنهم صاحب المحل او سائق سيارة الاجرة او الاشخاص الذين يلتقيهم في الشارع وهم يقدمون خدماتهم الى الناس ،فهو يتعامل مع كافة الشـرائح بشخصية ترضيهم وربما اخفق في اداء الـدور مـع احدهـم او ربمـا مـع زوجتـه. ان الشخصية الانسانية هي شخصية الفرد بعينه وهي تعنى ايضا شـخصيا بالذات ،وهذا يعنى ان هذا الفرد كيان متفرد خاص به يحمل صفاته وسماته وخصائصــه،وكل خصيصــة فيه تختلـف حتى عن خصيصة شقيقه التؤم،هذه الصفات او السمات يعرف بها وتفرقه عن الاخرين من البشــر،فهو تأكيد لذاته ونفى وجـوده في الآخر،فالاخر ليـس هو ،وهو ليس الآخر، فكلاهما مختلف في الصفات والسمات والخصائص الخاصــة والعامة ،ولكنه متشــابه في التكوين والبنية والخلق الانساني، وما يهمنا هنا هي ان شخصية اي فرد لا تتساوى ابداً مع شخصية اي فرد آخر حتى وان تشابه في اللون والحركات والايماءات والتقارب النفسي والسمات الاخرى،هذا التشابه مهما بدا في الظاهر تشابها في المظهر والسلوك ،وفي الباطن في الذكاء والمزاج وغيير ذلك من الفروق الدقيقة التي تعطى لكل شخصية صفاتها الميرة والخاصة بها. تعريف الشخصية بما ان الشخصية هي المجال الاوسع في الدراســة وهو المجال الــذي تتداخل فيه النظريات النفسية ونظريات الشخصية والاختبارات والمقاييس النفسية ،فهو الاوسع في التعريف الذي ينطلق من التطبيــق ،وهناك العديــد من العلمــاء الذين عرفوا والنزوعية. الشخصية على وفق رؤاهم وتصوراتهم النظرية وسنعرض لبعض تعريفات علماء النفس. عرف البورت Alport الشخصية بانها التنظيم الدينامي في الفرد لتلك الاجهزة الجسمية النفسية التي تحدد مطابقة الفرد في التوافق مع بيئته. اما شيلدون Sheldon فقد ذهب الى القول بوجود ثلاثــة انماط اساسـية من التكوين الجسـمى-النمط الداخلي،التركيب (الحشوي)-والنمط المتوسط التركيب (العظمي) والنمط الخارجي التركيب(الجلدي). ويعرف ايزنك Eysenck الشخصية ،انها التنظيم الثابت المستمر نسبيا لخلق الشخص ومزاجه وعقله وجســده،وهذا التنظيم هو الذي يحدد تكيفه الفريد

> برت يعرف الشخصية ،بانها ذلك النظام الكامل من الميول والاستعدادات الجسمية والعقلية الثابتة نسبيا ،التي تعد مميزاً خاصا للفرد والتي يتحدد بمقتضاها اسلوبه الخاص في التكيف مع البيئة المادية والاجتماعية. وتعرف ليندا دافيدوف الشخصية:

> تلكالانماطالستمرة والمتسقة نسبيامن الادراك والتفكير والاحساس والسلوك التي تبدو لتعطى الناس ذاتيتهم الميزة. والشخصية تكوين اختزالي يتضمن الافكار ،الدوافع ،الانفعالات،الميول،الاتجاهات،والقدرات والظواهر المشابهة. ويعرف Woodworth and Marquis الشخصية: هـى الاسلوب العام لسلوك الفرد كما يظهر في عاداته التفكيريــة وتغيراته واتجاهاته وميوله وطريقة سلوكه وفلسفته الشخصية في الحياة. اما Roback فيعرف الشخصية:

هي مجموع استعداداتنا المعرفية والانفعالية

اما فرج عبد القادر طه فيورد تعريف الشـخصية كما هو متفق عليه في الاصطلاحات العلمية للعلوم الانسانية ،يقصد بمصطلح الشخصية: التنظيم الدينامي لسمات وخصائم ودوافع الفرد النفسية والفسيولوجية والجسمية ،ذلك التنظيم الذي يكفــل للفرد توافقه وحياتــه في المجتمع ولكل شخص تنظيمه هذا الذي يميــزه عن غيره وبمعنى اخر فأن لكل فرد في المجتمع شخصيته الفريدة. ويعرف عباس محمود عوض الشخصية: بانها وحدة متكاملة من الصفات تميز الفرد عن غيره،والوحــدة المتكاملة كاللحن الموســيقي-مجموعة من وحدات صغيرة متفاعلة.

اما على كمال فيرى في الشخصية : هـي التي يجمـع صاحبها في نفسـه معـدلا متوازن التركيب من الخصائص الانسانية التي يتقبلها المجتمع بانها في حدود الاعتدال.

ويعرفها ايضا: انه ذلك الفرد الذي تظهر خصائص شخصيته بصورة متكاملة ،وبأنه يستطيع توجيه هذه الخصائص بشكل متوازن نحو تحقيق هدف حياتي معين. اما سيجموند فرويد مؤسس نظرية التحليل النفسي له نظريته الخاصة ،فقد كان يعتقد ان الشخصية الانسانية تتكون مـن :الهو Id والانا Ego و الانا الاعلى Super Ego . اما الهو ،القدرة الغريزية التي تصرخ «اريد ذلك الشئ بدون ضوابط ولا محرمات او ممنوعات ، والانا الاعلى هو الضمير المثقل بالذنب،الذي يقول: لا تستطيع ان تنال ذلك الشئ ،اما الانا ،فهو القوة العاقلة التي تقول: دعونا نرى ماذا نستطيع ان نفعل لنحل الاشكال.

وهناك تعريفات عديدة للشخصية نورد بعضا منها:

مجموعـــة الصفات الجســمية والعقلية والانفعالية
 والاجتماعية التي تظهر في العلاقات الاجتماعية لفرد
 بعينه وتميزه عن غيره.

الشخصية هي مجموعة تأثيرات الفرد في المجتمع
 الشخصية هي الاعمال التي تؤثر في الاخرين.

\* هـي مجموعـة مـن الصفـات الجسـدية والنفسـية(موروثة ومكتسـبة) والعـادات والتقاليد والقيـم والعواطف،متفاعلـة كمـا يراهـا الاخرون مـن خـلال التعامـل في الحيـاة الاجتماعيـة. مجموعـة التفاعلات الداخلية في الانسـان ،تظهر هذه التفاعلات على سـلوكه الخارجي وتنعكس على تصرفاتـه في مواجهة الاحداث التي تعتريه،وكذلك في مواجهـة الافراد المحيطين به،فيؤثر ويتأثر بهم،وكل فرد مـن افراد المجتمع الانسـاني يتميز عن غيره في تلك التفاعلات المنعكسة على سلوكه.

\* بأنها الاجتماعي وليست الخلق Character الامانــة والشـرف والخـير فحسـب،فالخلق حانــب مــن الشـخصية ،كمـا انهـا ليسـت الــزاج الثبــات الانفعالي،المرح،الخجـل، والاندفاعيــة ،فالصفات المزاجيــة وراثية في الاصل. \* هي كل الاسـتعدادات والنزعات والميــول والغرائز البيولوجيــة الفطريــة والموروثــة ،وهــي كذلك كل الاستعدادات والميول المكتسبة من الخبرة.

هي تلك الميول الثابتــة عند الفرد التي تنظم
 عملية التكيف بينه وبين بيئته.

\* وتعرف الشخصية الطبيعية :

بأن صاحبها يتمتع برزانة العقل وبأنه سعيد بعض المعطيات الاساسية التي يملكها الانسان بالفعل. ويتمتع بنشاط كاف،واستغلال كامل لقابلياته ان هناك اراء ترى بان معالم الشخصية تتقرر بالوراثة وبتكامل مقوماته النفسية مما يحرره من قيام

الصراعات،وبتكيـف متوازن مع البيئـة التي يعيش فيها مكونات الشخصية تعد عملية التكوين هذه نتاجا لتفاعل العوامل البيولوجية والعوامل النفسية الاجتماعية لا سيما البيئية العائلية وهي الوسيط الخاص المجسد لنقل الثقافة ،لذا فمكونات الشخصية تمثل خصائك حصيلة فعل وتفاعل اعداد هائلة مـن المكونات الاساسـية للشـخصية ومتغيراتها،ولهذا فمن العبث على اي باحث او مشتغل في هذا الجانب من النفس الانسانية ان يحاول تتبع خاصية واحدة من خصائص الشخصية الى تأثير جين واحد او الى فعل عامل بيئى واحد مؤثر ،انها مجموعة عمليات متداخلـة بالتفاعل والتحليل الـوافي لتعطي بالتالي سمة الشخصية الواحدة التي تمثل حصيلة عمليات واسعة من التفاعل والتداخل والتوازن في كيان الانسان بكامله بايولوجيا وبيئيا وتكوينيا ،وعليه فان تكوين الشخصية يتطلب درجة ما من النضج ولكن كما اشار سيجموند فرويد الى اهمية السنوات الاولى في تكوين الشخصية ،وان كان التطور والنمو لا يتوقفان عن تعديل سمات هذه الشخصية فيما بعد ،ولما كان تكوين الشخصية يعنى وجود صفات وسمات اساسية تستمر على مـر الزمن وتميز الفرد عن غـيره حتى تجعل منه متفرد عن غيره، فأن الشخصية بهذا المعنى من التكوين لا تتضح معالمها تماما في مرحلة الطفولة والمراهقة بل الى مرحلة البلوغ حين يهدأ ايقاع التغيرات،ولكننا نستطيع ان نقرر ان البيئة لا تؤثر على فراغ او على تكوين منعدم،ولكنها تتفاعل مع بعض المعطيات الاساسية التي يملكها الانسان بالفعل. ان هناك اراء ترى بان معالم الشخصية تتقرر بالوراثة

كل ما يؤثر على نمو الجنين اثناء الحمل،حيث تكون شـخصية المولود بها من المعالم الاساسية للام او الاب وبعـض الاراء وخصوصا التحليل النفسـي الذي يرى بأن معالم الشخصية تتبلور منذ الطفولة وبانها تظل ثابتة لا تتغير مع الزمن ولكن بشكل نسبي،مما يؤكد الاســتمرار والثبــات في المعالم والتكوين الاســاس لها. ورأي اخــر يقول بان هناك تبــدلا ملحوظا يحدث في الشخصية حتى تتبدل من مظهــر الى آخر،وبأن كل ذلك يتغير على وفق اثر الجانب الوراثي المحدد في التكوين الوراثي للفرد،ويرى كارل يونغ بان شخصية الفرد وستراتيجية حياته تختلف في النصف الاول من الحياة،واللذي فيه تتجه الشلخصية نحو تأكيد الذات والعائلة والسعى من اجل توفير حاجاتها،بينما تتجه في النصف الثاني من الحياة نحو تأكيد الرغبات الداخلية الخاصة. خلاصة القول في هذا الجانب يمكن صياغته بان معالم الشخصية تتسم بالثبات في الفترة الممتدة مـن بداية المراهقـة وحتى نهايتها،ومـن الفترة بين

اوائل سن الشباب (البلوغ)وحتى منتصف العمر،وبأن من بعض مظاهر الثبات في الشخصية تتضح في نسبة السنكاء التي يكون عليها الفرد وما يحققه ،فضلا عن المزاج او اسلوب التعامل مع مواقف الحياة حيث تتغير عبر مراحل العمر المختلفة التي يمر بها الانسان،ففيها مرحلة البلوغ والعمل وتكوين اسرة والابوة والسؤولية والعلاقات الاجتماعية والنضج في التعامل ثم التقاعد. ان مكونات الشخصية اذن هي الوراثة والبيئة والتكوين وهذه الثلاثية يجمعها مثلث متساوي الاطراف او تداخل العوامل المؤثرة في تكوين الشخصية كما يبين الشكل التالي:

الوراثــة البيئة التكوين وكيف تداخلها مع بعضها البعض لتكوين الشـخصية ، فاحيانا لا يمكن ان يكون احــد العوامل مؤثرا دون ان لا يكــون الاخر له تأثر ، فالــكل يقل او يزيد تأثــيره في التكوين ولكن تبقى الغلبة الاكثر لعامل التكوين النفسى.

كريستوف دوبوا وكريستوف دوبوا وكريستوف دوبوا و كريستوف دوبوا و كريستوف دوبوا و كريستوف دوبوا و كريستوف دوبوا و و يوسيان و و يوسيان و و يوسيان و يوس

الجنس والسياسة ترجمة: شيرزاد هيني من مطبوعات دار سردم – ۲۰۰۸

## العنف.. والشخصية العراقية

الأستاذ الدكتور قاسم حسين صالح رئيس الجمعية النفسية العراقية

الشخصية، والاظطرابات النفسية) وقمت بتحليل شخصيات مجرمين ارتكبوا جرائم فتل عادية وأخرى بشعة ...فوجدت ان النظريات التي حللت شخصية تكون في أوقات الأزمات. الإنسان وتلك التي حددت أسباب الاضطرابات العقلية جانبا ورحت اجتهد في إيجاد تفسير لهذا السؤال:

> لماذا يكون العنف في الشخصية العراقية بهذه القسوة والبشاعة؟

قضيت ربع قرن في تدريس مادتي ( تحليل ﴿ ومتناقضين، وكأن في داخلها ( ملاك رومانسي ) يغني بطـرب وينثر الفرح والحب على الناس، عندما تكون في أوقات الراحة والطمأنينة، و (وحش هائج) عندما

وأكيد أن الأمــر لا يتعلق بالتركيبــة الوراثية، إذ والسلوكية لا تنطبق على سلوك الشخصية المعاصرة لا يعقل أن (جينات) الإنسان العراقي تختلف عن بخصوص ( العنف ) الذي تمارسه. وعليه فأنني ركنتها ﴿ (جينات) باقي البشر، أو بالمناخ أو الطبيعة، إنما الأمر يتعلق بطبيعة (الصراع) على السلطة، الذي بسببه تعرض الفرد العراقي الى اضطهاد وقسوة وظلم وقهر واستلاب تفوق ما تعرض له البشر الآخرون. فتاريخ ولقد وجدت أن إحدى الصفات الغالبة في الشخصية العراق هـو تاريخ العنـف والدم والمـارك والأهوال العراقية هي ان ((الموقـف)) الذي تكون فيه يتحكم والكوارث.. ليـس من بدء المشـهد الكربلائي وتحوّل بها أكثر من العقل. وأنها تتصرف بأسلوبين متطرفين السلطة في الدولة الإسلامية الي وراثية، بل الي ذلك

التاريــخ القديم جدا، الذي يذكر لنا معلومة لها دلالة هي أن المهاجرين الى العراق القديم كانوا من المحاربين الأشداء !.

وهذا يعني ان المجتمع العراقي يكاد يكون الوحيد بين مجتمعات العالم الذي خبر العنف لزمن يمتد آلاف السنين، وما يزال. صحيح أن تاريخ أوربا كان مليئا بالحروب، لكنها ودعت العنف وصار توجهها نحو الحياة، فيما نحن نمارسه بأفضع صوره حتى صار توجهنا النفسي يميل أكثر نحو الإفناء، لا سيما في السنوات الخمس والعشرين الأخيرة التي شاعت فيها ثقافة العنف.

والغريب في الأمر، أن السيكولوجية العراقية وأطفال دفنوا وهم أحياء. والإسلامية (بعد أن صارت بغداد مركز الدولة) وتبين أن السلطة في الن أشاعت العنف وجعلته الوسيلة الوحيدة لحل النزاعات العنف وضع الشخص وهو ولا بحبار الخصوم على الطاعة والخضوع. وكانت لا مثل وضع الشخص وهو التجأ الى التفاوض والحوار إلا بعد أن تقطف السيوف اللحم والعظم، والكي والحروس أفضل ما في القوم. وهذه خاصية سيكولوجية ويخطئ من يرى أن في العنف، أنها تغلق كل نوافذ التفكير وتحشد كل قوى من مبتكرات النظام السالحقد والعدوان باتجاه الانتقام.

...وانظـروا الى تاريخكم الحديـث، تجدون بين حوادثه الآتى:

 ١. فتـل الملك فيصل الثاني صبيحة ١٤ تموز ١٩٥٨،
 وقطعـت أيادي الوصي وآخرين وطـاف بها الناس في شوارع بغداد.

وقتل في عام ١٩٥٩، وسحل بالحبال، وعلّق على المشانق، أشخاص في الموصل وكركوك.

٣. وقتل عبد الكريم قاسم في رمضان ١٩٦٣، وشوي في الشهر نفسه بالنار سكرتير الحزب الشيوعي العراقى وعدد من أعضاء الحزب وهم أحياء، وآخرون

محسوبون على نظام قاسم جرى التمثيل بهم.

٤. وعقب هزيمــة الجيش العراقي في الكويت عام
 ١٩٩١، وصــل العنــف بالعراقيين أنهــم وضعوا إطارات الســيارات في رقاب عناصر مــن البعثيين وأحرقوهم وهم أحياء.

٥. وبعد انتهاء الحرب العراقية الإيرانية في ١٩٨٨ أبيد اكثر من مائة وثمانين ألف كردي في عمليات الأنفال، وأحرقت آلاف القرى الكردية، فضلا عن مجزرة حلبجة المعروفة.

٦. وفي عام ٢٠٠٣ اكتشف العشرات من المقابر الجماعية تضم رفات آلاف العراقيين، بينهم نساء وأطفال دفنوا وهم أحياء.

وتبين أن السلطة في النظام السابق استعملت وسائل العنف في التعذيب حتى مع من كان موضع الشبهة، مثل وضع الشخص وهو حي في الأحماض التي تذيب اللحم والعظم، والكي والحرق وتقطيع الأعضاء.

ويخطئ من يرى أن هذا التفنن في العنف كان من مبتكرات النظام السابق، بل هو في الأصل (إرث سيكولوجي) من الأنظمة السابقة التي حكمت العراق، منذ أن صارت بغداد عاصمة الخلافة الإسلامية لألف عام. ففي هذا الإرث مشاهد من العنف قد تكون أكثر بشاعة وأهانة لقيمة الانسان، إليكم واحدا منها:

في عام ٢٩١هج جاء جنود السلطان بالقرمطي ( الحسين بن زكرويه ) ومعه أكثر من ثلاث مائة من التباعه، وقد وضعوا في فمه خشبه مخروطية وشدت الى قفاه كهيئة اللجام. وأمر الخليفة ( المكتفي ) ببناء دكة في المصلى العتيق. وتجمهر الناس، وجيء بالأسرى يتقدمهم القرمطي، فصعدوا به الى الدكة وقدّم له أربعة وثلاثون من الأسرى وقد قطّعت أيديهم وأرجلهم

وضربت أعناقهم واحدا بعد واحد. ثم قدّم كبيرهم فضرب مائتي سوط، وقطعت يداه ورجلاه وكوي ثم أحرق ورفع رأسه على خشبه، وصلب بدن القرمطي في طرف الجسر الأعلى الواقع في بغداد طبعا.

وكان العراقي أكثر بني البشر- في زمانه - تعرضا للقسوة والذلّ والإهانة. ففي زمن الخلافة العباسية فقط، ضرب الحصار على بغداد اكثر من عشر مرات، أضطر الناس فيها الى أكل القطط. وفي زمن الخلافة العثمانية (حوالى ٥٠٠ عام) كانت حتى العشائر في الريف تتصارع من أجل السيطرة. وكانت بغداد تنهب وتدمر وتهان لألف عام من الظلم والطغيان وإذلال اهلها من قبل الغزاة. والحقيقة - التي تعيد نفسها اليوم – أنه حيثما حكمت بغداد أو احتلتها سلطة أجنبية، ساد العنف كل ارجاء العراق.

إن ممارسة الشخصية العراقية للعنف تقدم، لن يريد التقاط العبرة، دروسا في الكشف عن أسبابه، واول هذه الأسباب أن الإنسان ليس مجبولا على العنف، غير أنه يكون أشد ضراوة من الوحش عندما يتعرض الى ( الإحباط اليائسس ).. أعني عندما يعاق أو يحرم من تحقيق أهداف وإشباع حاجات يراها مشروعة، مصحوبة بمشاعر الحرمان النفسي، وبخاصة عندما يدرك أنه أو جماعته يحصل على أقل من استحقاقه، أو أن جماعت تحصل على أقل مما تحصل عليه المجماعات الأخرى.

وثاني هذه الأسباب، أن اللاشعور الجمعي للمجتمع لله دور فاعل في تحديد سلوكه الجمعي. وبما أن اللاشعور الجمعي للعراقيين معباً بالعنف ومبرمج من ألف عام على تشغيله في حل الصراعات، ومشعون بالشأر والحقد، فأن العراقي يستحضر هذا الانفعال

- لا شعوريا - في حل أزماته المعاصرة.

وثالث هذه الأسباب، أن السلطة في العراق كانت بيد السنة من ألف عام، فيما كان الشيعة في المعارضة. وأن ما حصل الآن هو تبادل للأدوار، شبيه من حيث فعله النفسي، بتبادل دوري السيد والعبد. وهذا يعني أن العنف لا بد أن يحصل في المجتمع المتعدد الطوائف والأعراق، اذا انفردت بالسلطة طائفة أو قومية بعينها.

ورابعها أن وجود الأجنبي في أي وطن كان وبأي مسمّى كان ( محتل، محرر... ) تثير في ابن الوطن الإحساس بالذلّ والإهائة والتحقير والاستلاب، وتستنهض فيه – بحتمية نفسية – مشاعر الكرامة وردّ الاعتبار، تدفعه إلى العنف، ليس فقط ضد المحتل بل وضد من يستميلهم المحتل من الناس، خوفا من أن يستفرد المتعاونون مع المحتل بالسلطة وبالمالح.

وخامسها، يذكرنا بواقعة حدثت في احتلال العراق أيضا. فقد زار القائد العسكري البريطاني (لجمن) قبيل اندلاع ثورة العشرين، المرجع الديني (الشيرازي) في النجف وعرض عليه أن يأتيه بمفاتيح روضة الإمامين في سامراء (وهي بيد السّنة) ويعطيها للشيعة، فرفض (الشيرازي) وعاد (لجمن) خائبا، وبعث بطلب الشيخ (ضاري – من وجهاء السّنة) وقال له: كيف تطيعون فتوى الشيرازي وهو مرجع للشيعة ؟. فاجاب الشيخ ضاري: والشيرازي مرجعنا

وهذا هـو الموقف الـذي نفتقده اليـوم، وبدونه تتأجج أسباب العنف وينفجر في حرب أهلية لا يعوزها، في حاضرها الآن سوى الإعلان عنها.

وثمة مسألة نوجز بالإشارة إليها هي أن مجتمعنا

الحالي فيه شخصيتان عراقيتان لا شخصية عراقية واحدة. الأولى، شخصية آبائنا التي كنا نفاخر بقيمها الأصيلة ( الشرف، الإيثار، النخوة، التكافل الاجتماعي، الخوف من العار ومن فعل الحرام...) وهذه في طريقها الى الاندثار. والثانية، يمثلها جيل بعمر الثلاثينات فما دون..ولد ونشا في زمن حروب وكوارث متنوعه أن الحرب لا تدمر فقط البنى التحتية والفوقية، إنما البنى القيمية للإنسان. استحضروا ما أفرزته الحرب العالمية الثانية في خمس سنوات. فكيف إذا حدثت حروب وكوارث هائلة في وطن واحد استمرت فيه لربع قرنها الشانى 1.

ان أسباب العنف موجودة في المجتمع العراقي كما الأزمات. هي موجودة في أي مجتمع آخر، لكنها كانت راكدة وقبل فيه. وأن الذي قدح زنادها أكثر ليس دخول قوات القانون الاحتلال تحت شعار (تحرير العراق) انما — بعبارة : (ان عرادق — أساليب الغطرسة والكبرياء والأذلال والأهانة التي العمل عامارسها الأمريكيون، وجهلهم بسيكولوجية الشخصية أن ذلك العراقية. فضلا عن قصد آخر لأمريكا وضح أمره المنال فهر حين أبقت حدود العراق مفتوحة لتجعل منه ساحة نحو المعل لتصفية أعدائها وتطبيق (نظرية السيفون) عليهم.. زالوا يو التجمع في مكان واحد والقضاء عليهم دفعة واحدة. الخجل التجمع في مكان واحد والقضاء عليهم دفعة واحدة. الخجل المورد الرئيس الأمريكي (جورج بوش) من أن اميركا حياة الأرهاب في العراقيين ليسوا بشرا حياة الأمريكيين، وكأن العراقيين ليسوا بشرا

والسبب الرئيس الآخر لتأجيج العنف في العراق

بهذه الصور البشعة، هي الأخطاء ( وأفدحها كان مقصودا ) التي ارتكبتها أمريكا في العراق، وفي مقدمها الأنهيار الكامل لمؤسسات الدولة وشيوع الفوضى وانعدام الأمن، مع أنه من مسؤولية الدولة المحتلة أن تحافظ على النظام في الدولة التي تحتلها. وأشك في أن الأدارة والعقلية الأمريكية كانت تجهل حقيقة نفسية، هي أنه عندما تغيب الدولة وتنهار مؤسسات القانون والنظام، ينفرط عقد الناس الذي يربطهم بالدولة، فيتفرقون الى طوائف وفئات تعود الى بالدولة، فيتفرقون الى طوائفية أو عرقية أو جماعاتها المرجعية، سواء كانت طائفية أو عرقية أو دينية... يجدون فيها ملجئا وملاذا يحتمون بها خوفا من خطر حقيقي أو وهمي، يجري تضخيمه في أوقات الأزمات.

وقبل سنتين قال نوح فيلدمان، الكاتب والأستاذ في القانون الدستوري والفكر الأسلامي بجامعة نيويورك : ( ان عمليــة اعــادة بناء الدولــة في العراق تتضمن العمل على كسـب عقول العراقيين وقلوبهم ). واظن أن ذلــك صار، بعد ما جــرى، بعيد المنال. أما القريب المنال فهو، أن العنف بين العراقيين سينحسر ويتوجه نحو المحتلين.. وســينظم اليهم حتى أولئك الذين ما زالــوا يرون في المحتل محررا ولا تعلو وجوههم حمرة الخجل !.

## العوامل المؤثرة في شخصية الفرد الكردي

#### سلمان خليل

أحياناً كثيرة أشبّه الإنسان الكردي بالصناديق إبراهيم هنانو، أحمد شوقي ...ألخ. الصينيــة فكلما تفتــح صندوقاً من هــذه الصناديق بداخله هو الآخر صندوقاً أصغر منه وهكذا دواليك.

الإنسان الكردي رغم امتلاكه الكثير من الصفات الإيجابية التي أكد عليها جميع المستشرقين والدارسين والمهتمين بالشعب الكردي؛ من هذه الصفات الصدق والذكاء والقوة والشـجاعة والجرأة وحب العلم والروح المرحـــة والصبر والاحترام ؛ ورغم الإســهامات الكثيرة التي قدمها الكثير من أعلام الكرد في كافة المجالات العلميــة والعسـكرية والأدبية والسياسـية من أمثال صلاح الدين، ابن الأثير، أبو الفداء، ابن خلكان وغيرهم

هذا يدل على أن الكرد كانوا مشاركين بفعالية كبيرة الصينية تجد بداخله صندوفاً آخر أصغر منه يحتوي ﴿ في الحياة الفكرية والأدبية والسياسية والاجتماعية وفي صنع تاريخ الدول القديمة والحديثة في المنطقة، رغم هذه الإسهامات الكثيرة والكبيرة لأبناء الكرد لم يستطع الإنسان الكردي الارتقاء بفكره ووعيه من أجل تكوين شخصية متميزة خاصة بالكرد وتشكيل حالة كرديــة، وبناء كيان خـاص بالكرد،مع العلم أن الكرد كان لديهم وبشكل دائم شعور عام بكرديتهم وبأنهم شعب مختلف عن الشعوب الأخرى التي تجاورهم مثل العرب والفرس والترك.

نحاول في هذه الدراسـة التطرق إلى بعض الجوانب في مرحلة الدولة الإسلامية وحديثاً محمد كرد علي، السلبية في شخصية الإنسان الكردي والعوامل التي

ساهمت في نشوء هذه السلبيات في شخصيته والغرض من ذلك ليس التقليل من قيمة الإنسان الكردي، فلكل مجتمع عيوبه ونواقصه، إنما الهدف هو أن نفهم نفسية المجتمع الكردي لنستطيع السير به نحو المستقبل.

#### تعريف عام للشخصية:

نعرّف الشخصية بأنها مجموعة منظمة من الأفكار والسـجايا والميول والعادات التي يتميز بها شخص عن غيره، ويقول موري وكلوكهوهن أن الشخصية البشرية تكوين حركى ومحاولة مستمرة في سبيل التوفيق بين رغبات الإنسان الطبيعية وقواعد المجتمع المفروضة، يتضح من هذين التعريفين بأن الشخصية تنشأ وتتنوع وتنضج حسب قواعد يصعب أن يحيد عنها الإنسان، وإنه قد تسير في الطريق المرسوم لها حسب تفاعل المجتمع والطبيعة، فالإنسان لا يستطيع أن يركب شخصية ويصنعها كما يريد، بل أن الشخصية نتاج المجتمع الذي يعيش فيه وما لهذا المجتمع من تقاليد وقيم وسلوكيات ومثل عليا، يقول على الوردي إذا تفكك المجتمع نتيجة تحركه واتصاله بغيره من المجتمعات الأخرى ضعف سلطان المثل العليا الخاصة وقــل لذلــك إيمان الأفـراد بها فانسـاقوا إذا وراء ما يشتهون رغم الخطب والمواعظ.

إن الإنسان غير قادر على تكوين شخصية له كما يحب ويجمع فيها من الفضائل والأخلاق ما يشاء بعيداً عن المجتمع، صحيح أن الإنسان قادر على تنمية شخصيته من خلال العلم والمعرفة والثقافة والتواصل، ولكن تبقى الشخصية الإنسانية من نتاج الواقع الاجتماعي والظروف المحيطة وما يحمل هذا الواقع من قيم وموروثات وأخلاق وطبائع، ويظهر أثر هذه القيم في أفعال الإنسان، طبعاً العوامل البيولوجية

(الوراثية) لها دور في بناء شخصية الإنسان لكن يبقى الدور الأهم للعوامل الاجتماعية ؛ يمكن تشبيه العوامل البيولوجية بالمواد الخام والعوامل الاجتماعية بالمعامل التي تصنع من هذه المواد بضائع شـتى، إذا ً الشخصية الإنسانية شخصية اكتسابية تنشأ وتتبلور في المجتمع ولولا العوامل الاجتماعية لما نشأت الشخصية ونمت، إذا كان بعض الناس يقعون تحت تأثير التنويم المغناطيسي كذلك ويتصرفون حسب ما يأمرهم المنوم المغناطيسي كذلك الإنسان في المجتمع يقع تحت تاثير ما يمكن أن نسميه التنويم الاجتماعي حسب تعبير الدكتور على الوردي.

الطفل عندما يفتح عينيه للحياة يبدأ الجتمع بالإيحاء له بأنه من جماعة أو طبقة معينة وعليه أن يفعل كذا وكذا وهذا التصرف مقبول وذاك مرفوض وغيرها من الأوامر والنواهي، هكذا تبدأ شخصية الطفل بالنمو وفق معايير المجتمع وصورة مصغرة الشخصية انعكاساً لواقع هذا المجتمع وصورة مصغرة عنه، أو كما قال بعض العلماء شخصية الفرد ممثلة للحضارة التي تنشأ فيها، طبعاً هذا لا يعني أن الفرد يأخذ كل مميزاته الشخصية من المجتمع الذي يعيش فيه فهناك في أعماق كل شخصية جزء دفين لا يمكن أن يخضع لقواعد المجتمع أو يستجيب لإيحائه.

بعد هذه القراءة الموجزة للشخصية والعوامل المؤثرة في تكوينها وبأنها نتاج المجتمع نتطرق إلى شخصية الإنسان الكردي، في قراءة متأنية للواقع الكردي يتراءى أمامنا بعض الصفات والمظاهر السلبية المتجذرة في ذهنية الإنسان الكردي سواء أكان هذا الإنسان مثقفا أو سياسياً،عاملاً أو فلاحاً، شاباً كان أم كهلاً، رجلا كان أو امرأة ؛ لتجعل من شخصية الإنسان الكردي شخصية النفعالية تتصرف بردود الأفعال وتفتقد هذه

الشخصية إلى الفاعلية والتخطيط العلمي السليم في حياتها، أبرز هذه السلبيات تتجلى في:

١-النزعة الفردية الطاغية على شخصية الإنسان الكردي وسيادة الارتجال الفردي على سلوكه وذهنيته مع غياب كبير لروح الجماعة وفقدان القناعة والإيمان في العمل المؤسساتي، وما زالت الثقافة التغالبية والتفكير والسلوك الفردي وليس الجمعى تلقى بظلالها على شخصيته، ما زالت لغة الحوار مفقودة عنده وثقافة عدم تقبل الآخر هي السائدة في حياته والأمثلة كثيرة في واقعنا سنكتفى بالإشارة إلى بعضها، مثلاً إذا كتب أحد المثقفين مقالة أو دراســة أو ألف كتاباً يعتقد هذا المثقف أن عمله هذا ليس له مثيل وأنه فوق مسـتوى النقد، وإذا تعرض أحدهم لعمله بنقدٍ موضوعي يتحول هذا المثقف إلى أسدِ جريح ويدخل في حروب كلامية لها أول وليس لها آخر . مثال آخر عن الأحزاب السياسية التي من المفروض أن تكون لها الدور الأهم في بناء الفكر المؤسساتي وخلق روح الجماعة وتشكيل حس سليم ما زالت هي الأخرى يتحكم بها شخص ٌ أو شخصان، ويتصرفون بهذا الحزب أو ذاك بحسب مزاجيتهم،ولا يتقبلون النقد حتى من أعضاء حزبهم فإذا وجه إليهم النقد يكون مصير صاحب النقد التهم الجاهزة و... على الصعيد الشعبى تظهر النزعة الفردية وعدم تقبل الآخر بشــكل ِ أوضح إذا اجتمع عدد من أفراد الحي أو القرية أو مجموعة من الشباب وتناقشوا حول أمر ما يتحول النقاش إلى جدال ومن ثمّ خصام، حيث كل فرد من هؤلاء يحاول تغليب رأيه على الآخرين وأن رأيه هو الصائب ويجب الأخذ به، بينما آراء الآخرين خاطئة لا تلقى منه سوى السخرية والرفض، إذا تنحن في نقاشاتنا نبتعد عن لغة الحوار لأن الـ (أنا) هي التي تتحكم فينا،

لذلك أغلب أحاديثنا تتحول إلى جدال عقيم يؤدي إلى نتائج سلبية أبرزها الخلاف والفرقة وعدم تقبل الآخر (نرى عيوب الآخرين ولا نرى عيوبنا).

7-الازدواجية :تعاني شخصية الإنسان الكردي من حالة ازدواجية في الشخصية، بالطبع الازدواجية موجودة لدى كل البشر وفي كل المجتمعات ولكن حدتها تختلف من مجتمع إلى آخر ولدى الإنسان الكردي تبدو هـنه الازدواجية واضحة، إن الإنسان الكردي عندما يتحدث عن الشأن العام لشعبه يكون حديثه مشبعا بللشل العليا والقيم الحميدة، ولكن عندما تترجم هذه الأقوال إلى أفعال تكون الأفعال عكس الأقوال، الإنسان الكردي يطالب بالحقوق القومية لشعبه ويرى بأن السلطة تطبق إجراءات استثنائية بحق شعبه وعلينا أن لا نستسلم لهذا الواقع، ولكن عندما يترتب على مطالبته هذه نتائج تؤثر عليه ويستلزم منع البذل والمعاناة فهو غير مستعد، فهو يفكر بقيم ومبادئ ويدعو الآخرين غير مستعد، فهو يفكر بقيم ومبادئ ويدعو الآخرين لتطبيقها ولا يستطيع هو تطبيقها.

هذه السلبيات الموجودة في شخصية الإنسان الكردي ناتجة عن التنشئة الاجتماعية وعن واقع المجتمع الكردي، حتى نفهم الأسباب التي ساهمت في بناء شخصية الإنسان الكردي علينا أن نعرف العوامل التي أثرت في نفسية المجتمع الكردي لأننا إذا استطعنا تشخيص الحالة بشكل سليم نستطيع إيجاد الدواء المناسب لها؛ إن السلوك الاجتماعي والأخلاقي للإنسان الكردي التي يظهر فيها ملامح شخصيته هي انعكاس لثقافة المجتمع الكردي، هذه الثقافة التي هي نتاج تاريخي حمل عبر الزمن رؤى وتصورات ومعتقدات وطرائق في التفكير. يمكن الوقوف على اهل العوامل التي اثرت في طبيعة المجتمع الكردي وشكلت عاداته وثقافته وتصوراته.

### أولاً: العامل الاجتماعي

ويتفرع إلى فرعين:

أ- العامل العشائري: كان المجتمع الكردي في القرون السابقة يتكون من عشائر بدوية وعشائر نصف بدوية، والعشيرة غالبا ً ما كانت خليطاً تجمع بين روابط النسب وروابط المكان، في المناطق الجبلية كان الانتماء القبلي هـو الأقوى بينما في المناطق المنخفضة على السفوح وعلى السهول كان الانتماء القبلي ضعيفا، يقول ديفيد مكدويل بأن القبيلة الكردية كانت بعيدة عن التجانس يمكن القول بأنه تقليديا كان الكرد مصنفين إلى قبائل ثانوية وقبائل واتحادات قبلية ويبدو ذلك واضحا من تركيب العشائر الكردية، كانت غالبية العشائر الكردية تقوم على وحدة المكان والقليل منها على وحدة النسب، ويتضح ذلك في بنية العشيرة الكردية حيث كانت هذه العشيرة تتكون من فئتين متمايزتين لا ترتبطان برابطة النسب هما فئة الرؤساء أو طبقة المحاربين - فئة أفراد العشيرة، الطبقة العامة وكانت العلاقة بين هاتين الفئتين علاقة يحكمها منطق القوة، حيث كان رئيس العشيرة الآغا له السلطة المطلقة، يقول مينورسكي أنه في كثير من مناطق كردستان يكاد ينظر إلى الآغا – الرئيس، كأنه الغازي المنتصر وإلى الرعية كأنها من جنس آخر.

أما ملنجن فقد وصف سلطة الرئيس العشائري بقوله أن الرئيس العشائري الكردي هو دكتاتور مطلق لا حد لسلطانه وبوسعه أن يصادر ممتلكات أي فرد عشائري وأن يأمر بقتله متى ما وجد ذلك مناسباً. مرد هذه العلاقة السلبية بين الآغا وبقية أفراد العشيرة عائد إلى أن جميع أفراد العشيرة للسوا من

نسب ِ واحد، هذا من جهة، ومن جهة ِ أخرى لم

يكن لأفراد العشيرة أي دور ٍ في اختيار رئيسها، لذلك افتقدت العشيرة الكردية إلى الروابط الاجتماعية والاقتصادية مما أدى إلى انعدام الالتزامات العشائرية أو ندرتها في حال وجدت، لذلك لم تستطع العشيرة الكردية القيام بوظيفتها كوحدة سياسية واجتماعية وفشلت في إيجاد فيم وتقاليد راسخة كانت ضرورية في ذلك الوقت، مثل الدفاع العام في حال الخطر ودفع الدية من قبل الجميع وحماية الدخيل ...ألخ.

بالتالي لم تستطع العشيرة الكردية خلق روح الجماعة والتعاون بين أفرادها عكس عشائر الشعوب الأخرى في منطقتنا، بل ساهمت في رسوخ الـ( أنا) والنزعة الفردية لدى الإنسان الكردي، رغم اضمحلال دور العشيرة ككيان اجتماعي في وقتنا الراهن لكن ما زالت العقلية العشائرية تتطفل على المخيال الثقافي الكردي وتحاول أن تعيد نفسها وفق مسميات جديدة.

عندما جاء الإسلام على يد الرسول محمد،كان يدعو إلى الإيمان بالله والمساواة بين جميع الشعوب حسب الآية:(إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا أن أكرمكم عند الله أتقاكم). دخل الكرد في الإسلام وأصبح لهم حضور فاعل في الدفاع عن راية الإسلام ونشره حتى طغت النزعة الدينية عند الكرد على شخصيتهم القومية، لكن على الجانب الآخر ثمة قوميات حكمت باسم الإسلام (العرب أولاً ومن ثم الفرس و الأتراك وغيرهم) استغلت الإسلام لتركيز سلطاتهاالسياسية على العالم الإسلامي،حيث ظهر لدى هوئلاء نظرة الاستعلاء القومي خصوصاً العرب، فعندما انتشر الإسلام في الشرق غير العربي حمل معه الثقافة واللغة العربية ومجموعة كبيرة من

طقـوس العرب و عاداتهم وسلوكياتهم وكان تأثيرها كبيراً على لغات وثقافات الشعوب السلمة في المنطقة لأن مراعاتها أو العمل بها كان ضرورياً بل واجباً إلى حد ما وكان ذلك يجري على حساب ثقافات وعادات وسلوكيات تلك الشعوب، وكان أكثر الشعوب تضرراً منهاوتأثراً بها الشعب الكردي، حيث أدى ذلك إلى بروز نزعة استعلائية عند العرب إلى أن وصل الأمر عند بعض المؤرخين مثل المسعودي أن أرجع أصل الكرد إلى بطون عربية هاجرت من شبه الجزيرة العربية إلى الجبال تحت ضغط دوافع طبيعية وتاريخية وكان الهدف من هذه التصورات هو الإثبات على عدم أصالة السكان الكرد في المناطق التي كانوا ومازالوا يقطنونها لقد أثّر ذلك سلباً على نمو المشاعر وعلى نمو الوعي القومى لدى عامة الكرد أيضاً.

إن طغيان الشعور الديني لدى الكرد بالإضافة إلى التعريب وتعليم اللغة العربية وآدابها كانت مؤثرة على الكرد حتى أنست الكرد أنفسهم، أنستهم لغتهم وهويتهم القومية، يقول أحد رجال الدين الكرد وهو الشيخ محمد الزاهد (١٠٢٦ – ١١٠٧) الذي لقب بتاج العارفين : أمسيت كردياً وأصبحت عربياً، أي كنت في الليل كردياً وعند بزوغ الشمس أصبحت عربياً، لقد أهمل معظم علماء الدين الكرد لغتهم الأم واتجهوا إلى العربية أو الفارسية أو التركية حيث كانت معظم مؤلفاتهم تكتب بهذه اللغات على سبيل المثال ألف مرشـد الطريقة القادرية في كردستان الشيخ معروف النودهــى البرزنجي (١٧٥٢-١٨٣٨) نحو ٤٦ كتابا باللغتين العربية والفارسية في مختلف العلوم وألف كتيباً صغيراً أسماه: (الأحمدية في ترجمة اللغة العربية) ألفه باللغة

الغاية منه خدمــة اللغة الكردية بل لأجل تعليم ابنه الصغير اللغة العربية حيث كتب في مقدمة كتيبه «الحمــد لله علــى ما وهب هدانا إلى لسـان العرب « لم يقتصر الأمر على ذلك وحده بل إن الكثير من علماء الدين الكرد والأسـر الكردية الثريـة أو الحاكمة ادّعو النسب العربى في ظل حكم العرب أو النسب التركي العرب أو الفرس أو الترك، فضلا عن التأثيرات الدينية الإسلامية قد جعلت معظم علماء الدين الكرد يعتقدون ويتصورون بأن وضعهم سيبقى كما هو فلم يروا من داع لتغييره باستثناء عدد قليل من العقول الثاقبة مثل السلا أحمدي جزيري وأحمدي خانى اللذان عملا على إحياء اللغة الكردية وتقوية الشعور القومي، إن القوميات الثلاث (الفرس، العرب، الترك) التي حكمت باسم الإسلام حاولت الحط من شأن الكرد، حيث ظهر الكثير من كتابات لمؤلفين وشعراء من هذه القوميات تذم الكرد ولغتهم وأصلهم وبعضهم حاول طمس الحقائق التاريخية وتشويهها مثل المسعودي الذي ذكر في كتابه مروج الذهب بأن الشعب الكردي نشأ نتيجة تزاوج بين الجان وجاريات النبى سليمان فغضب عليهن النبي سليمان وأبعدهن إلى الجبال، بل إن دناءة البعض وشوفينيتهم وعنصريتهم ذهبت إلى أبعد من ذلك حيث اختلقوا أحاديث على لسان الرسول مثل الخواجه سعد الدين المتوفى سنة ١٥٩٩م والذي تولى منصب شيخ الإسلام في الدولة العثمانية وصاحب كتاب تاج التواريخ باللغة التركية الذي كتب يقول: (لما انبثق نور النبوة المحمدية وأخذت الشعوب تهرع إلى الرسول وتدخل الإسلام، اختار أوغوز خان أحد سلاطين تركستان الكرديــة وهو قاموس صغير عربــى – كردي لم يكن وجيهـاً كردياً يدعى (بغدوز) كريه المنظر قبح الوجه

حالك الخلقة وأوفده إلى مقام صاحب الرسالة محمد ليعبر عن انقياده للدين الإسلامي، فلما مثل بين يدي خير البشر تنفر الرسول من صورته وهيئته وسأله عن القبيلة التي ينتمي إليها فأجابه بغدوز بأنه من الكرد فقال الرسول لا يوفق الله هذا الشعب للاتفاق بينهم وإلا غلبوا على الأمم وأساؤوا إلى العالم).

طبعاً الهدف من هذه الحكاية التي لا تمت إلى الحقيقة بصلة هو تشويه سمعة الكرد من جهة ومن جهــة أخرى إحبـاط معنويات الكرد، وبــأن قدرهم ألا يتوحــدوا ولن يقدروا على بنــاء كيان خاص بهم طالما الرسول دعا على الكرد بعدم التوفيق والاتفاق، إن هــذه الأكاذيــب والإدعــاءات الباطلة أثــرت على شخصية الإنسان الكردي وجعلته ينغلق على ذاته، والعامـل الديني كان لـه دور مؤثر من ناحية أخرى ففي مرحلة الحكم الصفوي الفارسي والعثماني على كردســتان وما حصل بين هاتين الدولتين من صراع أدى إلى تقسيم كردستان بينهما بعد معركة جالديران ١٥١٤م انقسم الكرد مذهبياً أيضاً حيث أصبح قسم من الكرد التابعين للفرس شيعة والكرد التابعين للسيطرة العثمانية سنة وكلا هاتين الدولتين كانتا تستغلان الكرد مذهبياً مما أدى إلى دخول الكرد في صراع مذهبى فيما بينهم خدمة لأغراض الفرس والأتــراك، لقــد كان العامــل الدينــى والاختلافــات المذهبيـة بين الكرد سـبباً وحاجزاً منـع الكرد من التواصل فيما بينهم وساهم أحياناً كثيرة في الفرقة بين الكرد بدلا من توحيدهم، ناهيك عن وجود عدد لابأس به من الكرد الذين يعتنقون الأزدية حيث كان ينظر إلى هؤلاء من قبل الكرد المسلمين نظرة ازدراء ونفور مما أدى إلى تكريس روح الانعزالية والانغلاق

عند الأزديين إنعدام الثقة بالكرد المسلمين، إن هذه الفروقات الدينية والمذهبية بين الكرد كانت ومازالت إلى حد ما تبطئ عملية التجميع القومي وتستغل من قبل آخرين.

إن الدول التي سيطرت على كردستان استخدمت رجال الدين الكرد في إعاقة الوعي القومي لدى الكرد لأن هـنه الدول أدركت أن التعاليم الدينية مقدسـة لحدى الكرد الذيبن يحترمون رجال الدين بشكل كبيرجداً فإذا تحدث رجل ديبن يكون كلامه بمثابة القانون المنزل الذي يلتزم به الكرد، لذلك سخرت هذه الدول رجال الدين الكرد لتلقين أبناء قومهم المفاهيم الدينية والإيديولوجية القومية الشوفينية لها ومحاربة القومية الكرديـة وإظهار كل من يدعو إلى النضال من أجل القوميـة الكردية على أنه ملحد ويخالف الشريعة الإسلامية.

### ثانياً: العامل الاقتصادي:

لقد كان القرن التاسع عشر مرحلة هامة في حياة شعوب منطقتنا لأنه حمل معه الكثير من التغيرات والتبدلات والتحولات لهذه الشعوب، ولعل من أهم هذه التحولات ازدهار التجارة بعد الثورة الصناعية ودخول بعه الصناعات الخفيفة إلى المنطقة خاصة بعد فتح طرق المواصلات ووسائل الاتصال وكان لازدهار التجارة أثر كبير في تطور الريف وحولت الإنتاج الزراعي القبلي القائم على أساس كفاية العيش إلى إنتاج موجه للربح، مثلاً ارتفعت صادرات الشعير في العراق من حوالي ٢٠٠ طن سنوياً في العقدين الأولين من النصف الثاني للقرن التاسع عشر إلى أكثر من ٧٧ ألف طن في السنة التي سبقت الحرب العالمية الأولى، أي أن نسبة الزيادة بلغت ٢٥٠ ضعفاً خاصة وبعد تدفق

المنتجات الصناعية الأوربية كآلات ضخ المياه التي لعبت دوراً كبيراً في تغيير معالم الريف، إن انتعاش التجارة أدى إلى ازدياد المدينة والتطور التجاري الذي حصل في العراق وتركيا سـوريا وما رافقه من دخول المنتجات الصناعية الأوربية وتقدم بعض الصناعات الحرفية المحلية في هذه المناطق واكبه تطور وسائل وأدوات الإنتاج ورافقه أيضا ً تطور اجتماعي أفرز عدة إفرازات اجتماعية تولدت من رحم الإقطاعية والعشائرية مثل نمو البرجوازية وارتفاع مستوى التعليـــم الذي أدى إلى ولادة فئة المثقفين الذين حملوا على عاتقهم إيصال أفكار النهضة الأوربية إلى شعوبهم، ونادوا بتحرر هذه الشعوب وكان لهؤلاء المثقفين الدور الأساســى في تنوير شـعوبها،وإدخال معالــم الحضارة الحديثة والأفكار المدنية،لكن كيف كان حال المجتمع الكردي في هذه الفترة ؟، وهل تأثر المجتمع الكردي بهذه التطورات والتبدلات؟

إن الحياة الاقتصادية والاجتماعية في كردستان لم تتطور في تلك الفترة مقارنة مع المجتمعات الأخرى لعدة أسباب منها، طبيعة جغرافية كردستان التي تتميز بكثرة المجبال ووعورتها التي لا تساعد على الزراعة، أما المناطق السهلية فقد كانت تعتمد على الطر لري مزروعاتها، ويسرى البعض إن اعتماد الزراعة الكردية على المطر كان من العوامل الأساسية لعدم فيام دولة كردية، يقول كمال مظهر أحمد « الزراعة في كردستان اعتمدت منذ أقدم العصور على الأمطار وكان بإمكان كل قرية أو جماعة صغيرة أو عائلة واحدة أن تمارس الزراعة دون الاعتماد على وجود الدولة التي توجد مشاريع الري الكبرى، إن اعتماد الزراعة الكردية على المطر كان عقبة حاسمة في اعتماد الزراعة الكردية على المطر كان عقبة حاسمة في أوخر القرن التاسع عشر أمام توجه الزراعة الكردية

نحو السوق . فماكينات ضخ المياه على سبيل المثال التي لعبت دوراً كبيراً في زيادة الإنتاج الزراعي للمجتمعات الموجودة في هذه المنطقة كانت ولأسباب واضحة شبه عديمة التأثير على الزراعة الكردية، وانعكس ذلك سلبا على تأخر التجارة في كردستان، حيث كانت الأغلبية الساحقة للبضائع المصدرة من الشرق الأوسط آنذاك من المنتوجات الزراعية، أدى ذلك إلى ضعف كبير وغياب شبه تام للشــريحة التجارية الكرديـــة، وفي حال وجد التاجر الكردي كان يتوجه قسراً أو ترغيباً إلى خارج كردستان، لذلك كانت أغلب التجارة في يد اليهود والأرمن في كردستان وعندما اندمجت كردستان بالسوق الرأسمالية وصارت النقود الواسطة الرئيسية لتنظيم العلاقات أصبح الأرمن الأثرياء أكبر مصدر للاستلاف والاستدانة، يقول س. خمينيز مؤلف كتاب عن العلاقات الأرمنية الكردية عن ذلك حالما تنشأ قريلة كردية يبدأ الأرمن بفتح متجر فيها فوراً ولو لم يكن هذا الأرمني موجوداً لخلقه الكردي، فالكردي الفقير يحتاج إلى نتاجات الحرفي الأرمنى بينما الثري الكردي يضمن لنفسه خدمات صراف أرمني ويجعل منه رجل أعماله.

هذه الأوضاع من جملة الأمور التي أعاقت تطور الدينة الكردية ومنعت الارتقاء بالمجتمع الكردي إلى مجتمع مدني يحمل الأفكار النهضوية ليبقى هذا المجتمع تحت تأثير الفكر العشائري ويبقى ريفياً في ثقافته وتفكيره وعاداته وسلوكه مانعاً من ظهور فئة مثقفة كردية تستطيع أن تكون اللبنة الأساسية والنواة القيادية لمسيرة شعبها لتحقيق مطالبه ونهضته:

#### العامل السيباسي:

إن العامل السياسي من أهم العوامل التي أثرت وما زالت تؤثر على شخصية الإنسان الكردي وتفعل فعلها

حتى وقتنا الحاضر فبقاء هذا الإنسان خاضعاً حتى الآن لـدول لا تعترف بهويتـه ولا لغته ولا ثقافته بل على العكس تمارس عليه كافة أساليب القهر والإذلال مرتكباً بحقه على مدار عقود طويلة سياسات التعريب والتتريك والتفريس بالإضافة إلى العنف الذي استخدم ضده وما زال، فالدول التي تخضع لها كردستان لا تعترف بشيء اسمه الشعب الكردي . فالسلطة التركية تعتبرمثلاً أن كل من يعيش على الأرض التركية هو تركى وكذلك هو الأمر ذاته بالنسبة لبقية الدول التي تسيطر على كردستان، مع أن هذا الكردي يعيش على أرضه كما تؤكد على ذلك حقائق التاريخ والجغرافية، فإذا رفع الكردي رأسه وعبر عن مشاعره وعن خصوصيته فهو بنظر هذه السلطات انفصالي ومرتبط بأجهزة خارجية مشبوهة ولا بدأن يدفع ضريبة ذلك، التنكيل والاعتقال والتشــريد والتجويع والحرمان من حقوق المواطنة، الإنسان الكردي يعيش في عالم القهر التسلطي والعلاقة القائمة بينه وبين السلطة السياسية في هذه الدول هي علاقة التسلط والرضوخ تستخدم لغة العنف أساساً لها، العلاقة إذاً ليست علاقة تكافؤ ومساواة بل علاقة سيادة وتبعية، حيث يحصل استيلاب لقيمة الإنسان الكردي عن طريق التسلط والعنف، الإنسان الكردي يشعر بالغربة والعزلــة رغــم أنه يعيــش على أرضه، أن المارســات العنفية وأساليب القهر التي اتبعتها السلطة السياسية في هذه الدول بحق الإنسان الكردي كانت الغاية منها تهديم شخصيته وجعله إنسانا مطواعاً فاقداً للثقة بنفســه زارعة ً فيه عقدة النقص حتى لا يقاوم البنى التسلطية التي فرضت عليه، الإنسان الكردي محارب في لقمة، عيشه ممنوع أن يتكلم بلغته يتعرض لأقسى

أنواع العنف والاضطهاد والإذلال إذا تحدث عن ثقافته وعن حق شعبه، غير مسموح له أن يتبوأ المراكز الاجتماعية والسياسية والاقتصادية والإدارية مهما امتلك من كفاءات إلا إذا تنكر لهويته القومية، يتحدث فرانسس فانون الذي عمل طبيبا حكوميا في الجزائر إبان الاحتلال الفرنسي للجزائر عن البلدان الواقعة تحت سيطرة الاستعمار « إن من الصعب جدا ً تنظيم الشعب في البلدان المستعمرة وحثه على الكفاح،ذلك لأن الشعب خائف في هذه البلدان، إنه يخاف وقد فقد كل الله أن السلطة الاستعمارية تتوقع من الشعب أن يخافها ولا يعصى أوامرها، فالإرهاب والعنف والمضايقات والإذلال تؤدي إلى شرخ أخلاقي عميق في المجتمع، إذ يفقد الإنسان ثقته بنفسه وبأسرته وعشيرته وقريته وأقربائه ويفقد ثقته بمستقبله، ويتولد لديه بأنه وأسرته وأقربائه وأمته يمثلون مخلوقات منحطة، وتبدو السشلطة الاستعمارية في نظره خارقة القوى، ويعتقد الشعب أن هذه القوة سرمدية وعلى الناس أن يخضعوا للقدر المفروض عليهم، وما عليهم إلا أن يستسلموا ويتركوا أمرهم بيد الله».

وينشأ في ظل مثل هذه البيئة الاجتماعية والمناخ النفسي أطفال يكبرون وتكبر معهم نزعة عدوانية، يملأ الفرزع قلوبهم وبفعل اضطرارهم للاستسلام والخضوع إزاء كافة تدابير القمع التي تمارسها السلطات الاستعمارية يوجهون عدوانيتهم ضد أسرهم ومواطنيهم، إن سلطات الدول التي تخضع لها كردستان حاولت وتحاول بشكل دائم استغلال هذا الوضع النفسي للإنسان الكردي واستثماره إلى أبعد حد لإثارة التناقضات والصراعات في المجتمع الكردي.

إذا السلبيات الموجودة في شخصية الإنسان الكردي

عرب الحربي العلم (22) 2008

هي نتيجة لاستغلال الدين من قبل العرب والفرس والأتسراك الذيسن سلخروا الدين خدملة لأغراضهم السلطوية والقومية، عندما حكموا باسم الدين وحاولـوا ضرب الكرد بعضهم بعض مذهبيا، ونتيجة للعقلية العشائرية التي شلت فكر وعقل الإنسان الكــردي وجعلت ذهنيتــه متصلبة محــدودة الأفق، ونتيجة للعنف والقمع اللذين مارستهما السلطات بحق الإنسان الكردي، مما أدى إلى جوّ من الإرهاب البرمج المسيطر على شخصيته، مانعا انطلاقته وتفتح شـخصيته، نحو الشأن الكردي العام وتصديه لقضيته الأساسية، إن هذه السلبيات الموجودة في المجتمع الكردي وتؤسس لوعي مدني قادر على إشاعة ثقافة جديدة. نتيجة ظروف وعوامل عرضناه موجزاً، أي مكتسبة، نحن بحاجة إلى مراجعات نقدية وقراءات متأنية للواقع الكردي حتى نستطيع تصحيح وتجاوز هذه السلبيات، لأن بناء ثقافة جديدة لا تأتى بالتنظير، بل عندما نستطيع كشف العيوب والنواقص في ثقافتنا القديمة لأن الثقافة الجديدة هي ثقافة قديمة كشف الصراع عن وجوهها السلبية، والإنسان الكردي قادر على تجاوز هذه السلبيات، لأنه أثبت على مر التاريخ أنه إنسان استطاع أن يحافظ على كرديته وملامحه القومية رغم ما مرّ به من ظروف قاهرة وما تعرض له من حروب وغزوات كثيرة استهدفت وجوده ككيان قومي، وارتكبت بحقه مجازر إبادة تندى له جبين البشرية، وعانى من التهجير القسري من أرضه، ومن التجهل والتنكيل والتجويع و...

> كل هذه السياسيات لم تستطع أن تحطم إرادته، بل زادته قوة وإصراراً وتصميماً للحفاظ على خصوصيته القومية، وكما قال الكاتب الأرمني آبو فيان: (الكرد

فرسان الشرق).

أعتقد أن الكرد بحاجة إلى بناء منظومة فكرية جديدة تتوضح فيها ملامح الشخصية الكردية الجديدة ويتطلب الأمر مزيجا من إرساء آليات الحوار الاجتماعي والتسامح أي الحديث عن الآخر على انه شريك لنا في هــذا الواقع وليس مجرد صــدى أو ظل للذات، نحن بحاجــة إلى تغيير سـلوكياتنا ومن ثم الاحتكام إلى لغة العقل والمنطق للوصول إلى منظومة معرفية لها آلياتها وقوانينها التي تستطيع أن تتجاوز العقلية العشائرية والنزعـة الحزبية والمصلحـة الذاتية والأنا الفردية

كذلك تحتاج الشخصية الكردية أن تجد تعبيراتها المتمايزة في ملامحها القومية وليس الدينية.

وإلى بناء ثقافة تعتمد على مفاهيم المجتمع المدنى، والخروج من ثقافة الخوف والعسكرتاريا.

#### المصادرة

١-على الوردي، شـخصية الفــرد العراقي، الطبعة الثانية، لندن، ٢٠٠١

٢-عبد الفتاح بوطاني، بدايات الشعور القومي الكردي في التاريخ الحديث، الطبعة الثانية، دهوك.

٣-سيامند ز. عثمان، ملاحظات تاريخية حول نشاة الحركة القومية الكردية، مجلة دراسات كردية، باریس، کانون الثانی ۱۹۸٤.

٤-شاكر خصباك، الكرد والمسألة الكردية، الطبعة الثانية، بيروت، ١٩٨٩.

# قراءة سيكولوجية في أنماط الشخصية العراقية الحالية

حوار اجراه: مازن لطيف على مع فارس كمال نظمى

الهوية الاجتماعية بكل أشكالها الفرعية: الوطنية، والعرقية، والدينيــة، والطائفية، والأســرية، هي بدءا ضرورة تكيفية ونتاج حتمى لرغبة الفرد بالانتماء لكينونــة اجتماعية ما، يسـتمد منها شـعوره بالأمن بين الجماعات الاجتماعية المتجاورة. كما إن متانة الهوية الوطنية لدى جماعة معينة لا يتناقض ماهو موقفكم من هذا الرأس؟ بالضرورة مع وجود هويات فرعية متعددة لدى تلك الجماعة، بل قد تنشأ حالة من التكامل بين البعدين الوطنــي والديني للهويــة الاجتماعية مثــلاً، كما هو الحال في المجتمع الأمريكي الحالي..هذا ما يؤكده فارس كمال نظمى: اختصاصى علم نفس الشخصية وعلــم النفــس الاجتماعي بجامعــة بغــداد، والعضو

المؤسس للجمعية النفسية العراقية في حوارنا معه كثير من النظريات حول شخصية الانسان العراقي.

تـرس أن التراكــم الحضـارس كفيــل ببنــاء ارث اجتماعــي عظيــم، لكن ما يظهر على السـطح يثبت عكــس ذلك، فالتشــظس والدمار الــذس لحق بالعراق يتحملت الفرد العراقي ضمن المنطق الجمعي للمفردة

- اختلفُ جوهرياً مع مقولة ان الفرد العراقي مسـؤول كلياً عما لحق ببلاده من تشـظى و دمار. فكل مجتمع بشري يتعرض لأزمة وجبود ومصير عميقة، لا بد أن يصنف من الناحية السيكولوجية إلى أنماط متنوعة بل ومتناقضة أحياناً من الشخصيات السائدة فيه، ولا معنى لتعميم نمط واحد من الشخصيات على

كل أفراده. وبمعنى أدق، إن المجتمع بمعناه السوسيولوجي هـو المصنع التأريخـي لأنماط متباينة ومتنافسـة من الشخصيات الاجتماعية في لحظة زمانية معينة.

فما الذي يحدث اليوم في مجتمعنا العراقى؟ استطيع القول، وباختزال مقصود لأغراض الحوار والبحث (مستثنياً من هذا التحليل «الشخصية العراقية المقاومة» سواء تلك التي كافحت ضد الفاشية السابقة أو تكافح اليوم ضد الاحتلال الأجنبي والظلم التكويني الأبرز لهذه الشخصية. الاجتماعي بشـتى أنـواع الكفـاح)، إن مجتمعنا بات يتألف من شـخصيتين رئيسـتين: «شخصية هدمية عدوانية»، و»شـخصية بناءة مسالمة»، دون تجاهل حقيقة أن كلا هاتين الشخصيتين لها شخصياتها الفرعية العديدة.

> هل يمكن رسم ذارطة سلوكية للأدوار الاجتماعية التى تضطلع بها هاتان الشخصيتان؟

- تبلورت «الشخصية العراقية الهدمية» تدريجيا خلال نصف قرن من الانقلابات والاستبداد والحروب والاحتلال، بوصفها نتاجا مباشـراً للفعل السياسـي السادي الذي بوشر بممارسته ضد الفرد العراقي بعد شهور قليلة من قيام النظام الجمهوري وحتى اليوم. وهذه الشـخصية، وإن تنوعت انماطها الفرعية تأهيلها والحد من هدميتها. النشوئية، إلا إنها تشرك على المستوى الانفعالي - السلوكي بتركيبة متناقضة من العناصر السادو - ماسوشية المتزجة:

> انها تغلب قيم الموت على قيم الحياة في سلوكها، موظفة شعارات «الوطن» و »الدين» و »الواجب » و »الفضيلة » لتبرير أفعالها الهادمة لحياة الآخرين.

- \* تكره خصومها حد العمل على إفنائهم.

الاتعاظ بالتجارب، والاندفاع والتهور.

\* لا تحقق توازنها النفســى أو رضاها الانفعالى إلا عبر مشاهد التدمير والقتل وهدم الحياة.

\* أي لباس ايديولوجي ترتديه هو قشرة دفاعية ظاهرية تخبىء تحته منظومة متسقة من الميكانزمات العدوانية الموجهة نحـو ذاتها أو نحو الآخرين، والتي يحركها الاحباط اللاشعوري العميق، بوصفه العنصر

أما الأنماط الفرعية لهذه الشخصية الهدامة فيمكن تحديدها بوضوح من خللال العودة للعوامل السوسيو- سياسية التي أدت الى نشوئها وتطورها: ١- الشخصية الهدمية الفاشستية: نشأت على مدى أربعين عاما في أقبية المؤسسة الأمنية والسياسية للنظام الفاشي السابق. تحكمها عقدة الاضطهاد والشك، ولا تجد أي امكانية لاستعادة شعورها بالأمن النفسى المفقود إلا بإقصاء الآخرين وايلامهم واإفنائهم. وهي ما تزال في أوج نشاطها اليوم، بعد أن استبدلت وجهها القوموي السابق بأقنعة متأسلمة جديدة، إذ وفر لها الوضع السياسي الجديد امكانية واعدة لاستمرار اضطرابها النفسي، ودون أي محاولة موضوعية لإعادة

٢- الشخصية الهدمية «الارهابية»: تركيبة نفسية مستحدثة منذ بدء الاحتلال الأمريكي للعراق في نيسان/ ابريل ٢٠٠٣م، نتجت عن تلاقع بيضة «الإرهاب» (مع التحفظ على هذا المصطلح) المستنسلة اصطناعياً في مختبرات دول الجوار، بحيمن العولمة الأمريكية المتوحشة التي لا تجد في العراق أكثر من حساب مصرفي مغلق ينبغي اختراق شفرته مخابراتيا \* تتسم بالسايكوباثية، أي ضعف الضمير، وعدم عبر كســر شــوكة بنيته البشــرية الموحــدة. ولهذه

الشخصية امتداداتها النسيجية مع الشخصية الأولى (الهدمية الفاشستية) بزوغاً وديمومـة ومصيراً، إذ تحكمها عقدة الولاء للجمود، والرعب من التطور وتكفيره، والافتتان بعقيدة تقريب الموت من الجميع، فشعارها الضمني: ((عليّ وعلى أعدائي)). ٣- الشخصية الهدمية الطائفية: تبلورت ملامحها ببطء نسبي خلال الأعوام الثلاثة التي اعقبت الاحتلال، ثم برزت بجلاء في بداية العام الرابع الذي نشهد قريبا نهايته. كان لفرق الموت التي أنشاها «نيغرو بونتي» اثناء تقلده منصب سفير الولايات المتحدة في العراق على غرار فرق الموت التي سبق أن أسسها في السلفادور في ستينات القرن الماضي، الفضل الأكبر في المباشرة بنشوء هذا النمط من الشخصيات، وعبر تكنيك بسيط جدا: ((بعد أن تنجح بتأسيس نظام سياسي طائفي البنية، عليك أن تبدأ بقتل عدة عشرات من أفراد ينتمون لطائفة معينة يومياً وترمى جثثهم المزقة في مناطق تسكنها أغلبية من الطائفة الأخرى، والعكس بالعكس، ثم تفتعل في الوقت نفسـه اعتداءات مدفوعة الثمن على معابد مقدسة تعود لكلا الطائفتين)). فحدث الاستدراج المنتظر، وانخرطت أعداد محدودة ولكن مؤثرة من أفراد الطائفتين بتأثير مصالح السياسيين ضيقى الأفق، في سـلوك «ميليشياوي» متطرف هدفه الانتقام الدموي الأعمى من الطائفة الأخرى، دون أي وعي أو دراية منهم بأبسط مباديء البناء الفقهي لفكر الطائفتين، وما إذا كانت هناك حقاً خلافات عقائديــة من أي نوع تســتدعى افناء الآخر وتدميره على هذا النحو. وحدث هذا الاستدراج بشكل خاص في القاع الطبقى لأتباع الطائفتين، إذ كلما ازداد الاحباط الشخصى والاجتماعي للفرد وانغلقت أمامه السبل

المسروعة للإصلاح واستعادة الحقوق، أصبح أكثر استعداداً للاندفاع اللاعقلاني للتنفيس عن مكبوتاته بالتفتيش عن أي كبش فداء بديل يحوّل ضده كل طاقة اليأس والحرمان والذل التي تغلي في اعماقه. أما المفقس الطائفي الأساسي الذي ما برح يديم وظيفة هذه السخصية ويشجع على تماهي المجتمع بها، فهو المؤسسات الأمنية التي أسسها ضباط الاحتلال ومستشاريه على نحو يراد به قصم ظهر الدولة ومستشاريه العراقية العتيدة وإظهار عجزها أمام التنامي السرطاني لجماعات ما قبل الدولة في أحشائها.

وهناك، على الضفة الأخرى من نهر الدم العراقي، تسكن «الشخصية العراقية البناءة المسالمة»، بخصائصها التأريخية المتراكمة: ((التسامح، والتحضر، وقوة التحمل، والابتكاريــة التكيفية، والولع بالثقافة، وتمجيــد قيم الحياة، والتفتيش عــن ايجابيات الآخر المخالف، والتدين الهاديء))، والتي تشكل بنوعها وكمها المادة الأساسية العظمى من النسيج الاجتماعي العراقي التقليدي. هذه الشخصية أمست تراقب بفزع جيوش الاحتلال وفرق الموت وكتائب الانتحاريين في الشوارع، وتستمع للجنرالات الشقر وزعماء الميليشيات والطوائف على شاشات التلفاز، وقد أدركت تماماً أن حضارة البناء والحياة والتسامح يمكن أن تغدو ((رهينة)) الى أجل غير محدود بأيدي عصابات سياسية محلية وكوزموبولتية تحـــ تف الهدم والاســتئثار والتعصب. إن مساحة التماس التفاعلي بين الشخصيتين «الهدمية» و»البناءة»، يمكن عدّها هامشية وغير ذات أثر؛ بمعنى أن الفعل السياسي المفبرك من خيوط تقع خارج النسيج الاجتماعي العراقي التقليدي، لم يستطع النفاذ بآلياته «الهدمية» ونتائجه النفسية «العدوانية»

الى الشخصية العراقية المسالمة بخصائصها التسامحية المتحضرة، إلا بامتدادات محدودة يمكن وصفها بـ»رد الفعل الانعكاسي الآني» الذي يتصل بتلقائية الاستجابة الميكانيكية لا بالذخيرة القيمية الجمعية بعيدة المدى. إن المتجول المحايد اليوم في بيوت بغداد ومدارسها وجامعاتها وأسواقها، يستطيع أن يتلمس الخصائص العيانية الملموسة لهذه الشخصية العراقية البناءة المغلوبة على أمرها، ومقدار اعتزازها المتجدد الصامت بهويتها الوطنية المحببة، ومبلغ نفورها وازدرائها لسادية الفئات الهدمية المتسلطة عليها.

ما الفعل الاحتجاجي الجمعي لاستعادة التوازن، فسيظل مؤجلاً إلى حين، ما دامت المسافة النفسية بين الادراك والفعل لدى الفرد العراقي ما تزالٍ مزروعة بالسلبية والقهر واللاجدوى والعجز المتعلم منذ عقود، وهي خصائص تتصل بالفاعلية السلوكية وتوقعات النجاح والاحباطات المتراكمة أكثر من صلتها بخصائص البناء العقلاني المنجز للشخصية الحضارية للفرد العراقي، وهو ما يجعلنا متفائلين بشأن ما سيؤول اليه المشهد الدموي الحالي.

ألا تعتقد ان هناك تصدعاً واضحاً أصاب الهوية العراقية، رافقته تداعيات نفسية مريرة سببتها عوامل عديدة كالاستبداد والهيمنة؟ ترس ما هي عناصر الرؤية الكاشفة لأسباب هذا التصدع والاعتلال؟ وهل تتحمل كيانات مجاورة للعراق جزءاً من مسؤولية ذلك؟

- الهوية الاجتماعية ليست مفهوماً مطلقاً جامداً يستراوح بين الغياب الكلي والكينونة الكلية، بل بناء اجتماعي مرن، متعدد الغايات والكينونات، قادر على انجاز تحولاته وتمظهراته

بما يتلاءم مع سيكولوجية اللحظة الراهنة. والهوية الاجتماعية بكل أشكالها الفرعية: الوطنية، والعرقية، والدينية، والطائفية، والأسرية، هي بدءاً ضرورة تكيفية ونتاج حتمي لرغبة الفرد بالانتماء لكينونة اجتماعية ما، يستمد منها شعوره بالأمن والكانة والاحترام، حتى في حالات غياب التنافس بين الجماعات الاجتماعية المتجاورة. كما إن متانة الهوية الوطنية لدى جماعة معينة لا يتناقض بالضرورة مع وجود هويات فرعية متعددة لدى تلك الجماعة، بل قد تنشأ حالة من التكامل بين البعدين الوطني والديني للهوية الاجتماعية مثلاً، كما هو الحال في المجتمع الأمريكي الحالي.

وعطفا على محورنا السابق حول نمطى الشخصية العراقية: «الهدمي» و»البناء»، يصعب الجزم أن تصدعا حقيقيا قد أصاب الهوية الوطنية العراقية بمفهومها الجمعى الشامل. فالإغراء والقسر اللذين يواجههما الفرد العراقي اليوم لدفعه نحو الهرولة خلف هويته الطائفية في ظل تراجع النخبة العقلانية العراقية عن ممارسة دورها التأريخي المعهود، يقابله وعـى يومى عميق لديه بأن الطائفية لم تجلب له الا انعدام الأمن وفقدان المكانة وغياب الاحترام وانطفاء المعنى الايجابي للحياة. فالعراقيون بطبيعتهم الشغوفة بقيم الحياة وأسئلة الخلود، لم يكونوا مفتونين يوما بطوائفهم أو أعراقهم على حساب عراقيتهم أو انسانيتهم الأممية حتى في سنوات الاستبداد والحروب. ومرد ذلك هو التداخل الأســري والعشائري والعرقى والاقتصادي والثقافي بين الجماعات البشرية العراقية إلى الحـد الذي أصبحـت فيه هويتهـم الوطنية هي الملاذ الأوفر حظا لتحصيل الأمن والمكانة والاحترام.

يحتاج الفرد العراقي لهويته الوطنية أكثر مما يحتاج لهوياته الفرعية الأخرى. وإن المحاولات الجارية حاليا لقسره على تغيير هذه العادلة النفسية الموضوعية قـد تنجح مؤقتاً في جرفـه الى نقطة التردد والصراع بين مفهومي الوطين والطائفة، إلا إن الجذر المتحضر للشخصية العراقية، ونظرتها الواقعية، وتدينها الهاديء اللااصولي، يجعل على الدوام من هويتها الوطنيـة مفهوماً قابلاً للمناورة الدفاعية، والتكيف البارع، وإعادة التشكل، ولو بتمظهرات جديدة تحفظ لها ميكانزماتها السيكولوجية الراسخة.

لقد حققت الهويات الاجتماعية الفرعية تناغما سلميا وتوازنا نفسيا مستقرا بين وظائفها وأدوارها، ضمن اطار الدولة العراقية العلمانية التى نشأت بعد الحرب العالمية الأولى، بالاستناد الى ضرورات اقتصادية وديموغرافية تتعلق ببنية المجتمع العراقي المعاصر نفســه. كما كشــفت الســنوات الأربعة الماضية منذ بدء الاحتلال، إن لهذا المجتمع قدرة استثنائية على مقاومة الموت الاجتماعي المفروض عليه، بالرغم من الغياب شبه التام لإطار الدولة الراعية والمنظمة لحركته البشرية. وبتعبير أكثر تحديداً، إن الهوية الوطنية العراقية مفهوم نفسي – حضاري منجز الى حد كبير بفعل الضرورات المجتمعيـة الداخلية. وإن محاولة تشـظيتها بتكنيكات سايكوسياسية مصطنعة تمارسها شركات السلاح الأمريكيــة الاحتكارية ومخابــرات دكتاتوريات الجوار، ضمن رقع جغرافية طائفية أو عرقية متناحرة، سيمنح لهذه الهوية بعداً رومانسياً حميماً، يحفز الجيل الحالى لصيانتها واستعادتها جيوبولوتيكياً لاحقاً، بعد أن انتهى آباؤهم من انجازها سيكولوجياً وثقافياً واقتصادياً.

العراقى والانسان العراقي برؤية سوسيولوجية تخللها بعد سـيكولوجى ثاقـب، اذ ذرح بنظريــة اجتماعية متفردة. ما سبب النجام الدائـم لهـذا النوع من الدراسات من وجهة نظر نفسية؟

- يمكن اختزال المنظور العميق والشامل للدكتور على الوردي بالمقولة الآتية: ((إن سلوك الفرد العراقي هو دالة للتنافر أو التناشر أو الصراع المعرفي بين قيم الحضارة وقيم البداوة في شخصيته)). وبذلك استطاع الوردي أن يفسر أسباب ازدواج السلوك أو تعدد الأقنعة وتضارب المواقف في شخصية هذا الفرد على إنها نتاج لوجود منظومتين قيميتين متباينتين تحركان جهازه النفسى في آن معا.

لست الآن بصدد تقويم نظرية أستاذنا الوردي، إلا إنه من المعروف أن المجتمعات الشرقية قد عانت وتعانى قاطبة من مسألة الصراع بين قيم التخلف وقيم التحضر، بحكم التطور الاجتماعي الذي كانت تنتقل به وينتقل بها من عصور الرق والاقطاع والميثولوجيا الى عصور العلم والتنوير والمدنية. فما يزال الانسان الشرقي عموما موزعا ضمن أدوار اجتماعية - قيمية متناقضة ومتصارعــة يؤديهـا دونمـا وعــى كاف بازدواجيتها أو تعارض مضامينها. ولذلك فالفرد العراقي، وهو أنم وذج للشخصية الشرقية «المتنورة»، يكتنز في سلوكه وتفكيره وانفعالاته صراعا ثنائي القطبية على مستويات عدة متزامنة، فإلى جانب صراع ((قيم البداوة × قيم الحضارة)) نجد لديه ثنائيات أخرى،لا نريـد الخوض في عناصرها التكوينية والوظيفية الآن، ولكن نذكربعضا منها على سبيل التوصيف والتوضيح: ((قيم التدين × قيم العلمانية))، و((قيم تمجيد الدكتور «على الوردى» تناول طبيعة المجتمع العدل imes فيم تبرير الظلم))، و((الطابع الجمعى imes

الطابع الفرداني))، و((التفكير العلمي × التفكير الخـرافي))، و((الدافع الاجتهادي × الدافع النقلي)). ووقد أمسك الدكتور الوردي – بوصفه مبدعاً شجاعاً فريـداً من نوعه – بثنائيته الشهيرة، وكرس لها جل تفكـيره ومؤلفاته، وأغناها بإسـلوبه العلمي المشـوق القائم على الشـواهد والحجج والمقارنات، مسلطاً شعاعاً كثيفاً على تلك المنطقة الحيرة من الشخصية العراقية. وهنا يكمن سـر نجاحه، إذ خاطب المريض بلغة عقلية مشتقة من واحدة من علله التي غالباً ما كان يستشعرها بغموض في وظائفه النفسية ومواقفه السلوكية.

إن نجاح المفكرين الكبار عبر التأريخ، غالباً ما تأتى من إحدى ميزتين أو كليهما؛ إما بسبب قدرتهم الاقناعية الفذة، أو بسبب الأسئلة الجدالية العميقة التي أثارتها أفكارهم سواء لدى النخبة أو عامة الناس. وأظن أن على الوردي قد امتلك هاتين الميزتين معاً!

لا يــزال علم النفس العراقي يعيــش دوامة النقل والقتباس من الأدبيات النفسية الغربية. هل تقتردون حلــولاً معينــة للنهــوض بمدرســة علم نفــس عراقية أصيلة؟

- للتعامــل مع هذا الســؤال، لا بد أولاً من التمييز بوضوح بين مسـألتي «المنهــج» و»النظرية». فالمنهج هــو طريقــة في البحث العلمــي، أساسـها الموضوعية والتقنــين والضبـط. أمــا النظرية فهــي بنيان من الأفكار والمفاهيم والمقولات والحقائق، يجري تنسـيقها بإســلوب يــؤدي الى تحليل ظاهرة معينة وتفســيرها والتنبــؤ بها، وربمـا التحكم بمســاراتها أيضــاً. وقد توظــف نظرية ما أكثر من منهج لتدعيم طروحاتها، كمــا قد يكون منهج ما مشـــتركاً بــين نظريات عدة. إن مــا يعانيه علم النفس في العراق هــو الغياب التام

للتنظير الحلي مقابل الحضور المتطرف المنهج الستورد، إلى حد إن أغلب البحوث النفسية العراقية هي في مضمونها اجراءات منهجية متسلسلة تفتقر الى قدرة التوصل الى أي اضافات نظرية ذات صلة بمنطلقات البحث ومشكلته العلمية. ولا أبالغ إذا ما قلت أن هناك خللاً بحثياً — نفسياً في جامعاتنا يطيب لي أن اسميه بـ((فوبيا التنظير)). فالنظرية الأجنبية مقدسة لا يجوز منافستها باشتقاق مفاهيم جديدة، مقدسة لا يجوز منافستها باشتقاق مفاهيم جديدة، وأظن أن ذلك كله مرتبط بافتقاد مؤسساتنا الأكاديمية لروح المغامرة الفكرية المحسوبة، لأسباب تتعلق بنمط الشخصية الأكاديمية المحافظة» الذي أشاعته سنوات الاستبداد والركود والبيروقراطية الطويلة، ما دام الاجتهاد كان محرماً في كل مجالات الحياة.

ولذلك، فالنهوض بمدرسة علىم نفس عراقية أصيلة، لا يمكن أن يتحقق بإجراءات فوقية آنية معزولة تخص هذه الكلية أو مركز البحوث ذاك، انما يتعلق الأمر بنهضة علمية حضارية متصلة تطال كل الاختصاصات الأكاديمية، يغذيها اصلاح تربوي شامل تتبناه الدولة بميزانية مفتوحة، يبدأ من رياض الأطفال صعوداً، لبناء «شخصية أكاديمية متحررة»، تنظر الى المنهج العلمي بوصفه وسيلة فحسب لا غاية بحد ذاته، وتمتلك الجرأة الفكرية لاشتقاق تصورات نظرية مبتكرة عن الوجود بشقيه الطبيعي والاجتماعي، ولا تقنط من امكانيات دحض النتائج على المستوى التطبيقي، بل تعد الخطأ العلمي خطوة على طريق الوصول للحقيقة العلمية. ودون ذلك، سنظل مبتلعين تقليديين للمعرفة، لا نستطيع تمثلها، ولا انتاجها، ولا حتى اعادة انتاجها!

### الشخصية العراقية

### أ.د. الحارث عبدالحميد حسن الأسدى

إن من أصعب الأمور على الكاتب أن يجيز العلمية التي لا مفر منها، وهو يتناول بالبحث لنفسه تناول موضوع خطير وكبير مثل الشخصية العراقية، خصوصًا إذا كان هو عراقيًا، ولد وترعرع في الكتابة عن الشخصية العراقية في مجلتنا الغراء وعاش على أرض العراق وعلى مدى خمسة عقود والشجاعة: المعرفة. من الزمان، لم يغادره إلا طلبًا للعلم والعرفة ولعدد محدود من السنين، فعاش الوطن بسرائه وضرائه، والتحليلات التي تتناول المجتمع العراقي والفرد وأفراحــه وأتراحه، وأحزانه وآلامه، وشـهد التغيرات العراقي، وهي في مجموعهــا، محاولات جادة ووجهات تلو التغيرات، وتعلم الصبر والمثابرة بعد دراسة تاريخ لنظر تعبر عن آراء كتابها، وبغض النظر عن صوابها هذا البلـد العزيز وحضارته الشـامخة، وصار بحكم أو خطئهـا. وهذا يذكرني بالكـم الهائل من الكتابات ويلات الزمن وضغوطه مُعلمًا لشيء واحد يعلو صوته ﴿ والتصريحــات التــي ظهرت بعد نكســة الخامس من فوق كل الأصوات، ذلك هو حب العراق.. أرضًا وناسًا حزيــران عام ١٩٦٧م والتي تجاوزت في أحكامها أنظمة وتاريخا وحضارة.

> العراقية، ويذلـل بعض تداعياتهـا، أن يكون الكاتب باحثا ودارسًا، يتحرك في مساحات الزمان والمكان

والدراسة هذا الموضوع الحساس والمثير. وهذا ما أدعيه

لقد كثرت في الآونة الأخيرة، الطروحات والمقالات الحكم السائدة في ذلك الزمان إلى تناول الشخصية لكن ما يهون المصاعب في الكتابة عن الشخصية العربية ومدى مصداقيتها ووعيها وإرادتها وقدرتها على المقاومـة والصمود والدفاع عن الأرض والكرامة. إن المحر ك الأساس، عراقيًا وعربيًا ودوليًا لهذه بشفافية الباحث وموضوعيته، والتزامه بالمنهجية الكتابات والطروحات، هو سقوط النظام السياسي

السابق في العراق والذي كان يتسم بالدكتاتورية والقسوة والاستبداد، هذا من جهة، والاحتلال الأمريكي البريطاني للعراق، من جهة أخرى، لكن من المحزن، إن بعض هذه الكتابات، صارت تطلق على الشخصية العراقية والفرد العراقي والمجتمع العراقي، مسميات وألقابًا وكني، مستمدة من نظريــة هنا أو هناك، أو تحليـل نظري ـ أكاديمي هنا أو هناك، فيها الكثير من التجنى والحيف، بل السادية أحيانا. فمن «العراقوية» إلى «ثقافة الهزيمة»، ومرورًا بـ«القابلية للاسـتعمار» أو حتى الانفصال بين الأمة وروحها، وأزمة الهوية والمواطنة والانتماء.

في هذه المقالة، سنحاول بجدية ومنهجية ومرونة وعقلانيــة أن نتناول أبعــاد الشـخصية العراقية في ماضيها وحاضرها ومستقبلها، دون أن نخوض معركة الجدل مع الآخر في هذا القول أو ذاك. وحتى نكون أكثر مصداقية في تعرضنا لهذه الشخصية العراقية، أجد من الأهمية بمكان، استعراض بعض الأسس النظرية لمعنى الشخصية عمومًا، سماتها وخصائصها، وعلاقة ذلك بالثقافة والبيئة والحضارة التي تعيش فيها تلك الشخصية. وبعد تناول الشخصية العراقية تحديدًا، على مستوى منظومة القيم والأعراف المجتمعية، نعرج على التغيير في الشخصية العراقية، ماضيًا وحاضرًا، ثم نخرج بعد ذلك بعدد من الاسـتنتاجات المنطقية حول هذه الشخصية وآفاقها المستقبلية.

الشخصية في منظور علم النفس يحتل موضوع «الشخصية» مكانة خاصة وحيوية في دراسات علم النفس وفلسفته، ذلك العلم الذي يدرس السلوك والعقل والطبيعة البشرية. وتتعدد التعاريف لمفهوم

الكبار فيها، وتتباين النظريات في علم نفس الشخصية حسب المفكرين والعلماء الذين أبدعوا في دراساتهم وبحوثهم النظرية والميدانية. إن هـذا التباين الذي يصل أحيانا إلى درجة التناقض بين هذه المدرسـة أو تلك في دراســة الشخصية، لا يعنى نكوصًا أو خطلاً أو حتى خللاً في الطروحات أو التنظير، بل على العكس من ذلك، يشير إلى خطورة موضوع الشخصية وأهميته وحساسيته ودفته، الذي لا يمكن أن تستوعبه نظرية واحدة، جامعة، مانعة في كل أبعادها وآفاقها. وإن الاختـلاف في وجهات النظـر ينبئ بالقـدرة العالية لــدى المنظرين والعلماء في تناول أبعاد الشـخصية في بيئاتها ومجتمعاتها، مما يوجد لدى الباحث النبيه، نزعة الفضول للتفكير والتمعن والتدقيق والتمحيص في جميع الأبعاد، بل في إضافة أبعاد جديدة تساهم في تكوين الصورة الأكثر عمقًا ومعرفة في دراسة الشخصية الإنسانية.

وتعرف الشخصية عمومًا على أنها: مجموعة الخصائك والمهازات لأنماط التفكير والعواطف والسلوك، التي تحدد أسلوب الفرد (الإنسان) الشخصي في التفاعل مع البيئات المادية والاجتماعية. (١) لذلك فإن إحدى المهام الأولية لعلم نفس الشخصية هي توصيف الفروقات الفردية بين الناس، أي الطرائق المختلفة التي يتباين فيها الأفراد عن بعضهم البعض. إن اتخاذ منهج واحد دون غيره في الحكم على شخصية فرد ما، أو تحديد ملامح للشخصية في مجتمع ما، يعد أمرًا فيه شيء من التعسف العلمي أو المعرفي. وهذا هو الخطأ الذي وقع فيـه بعض الكتاب الذين تناولوا حديثا وعبر مواقع الإنترنت والصحف العربية، تحليل الشخصية بتعدد المدارس السايكولوجية والمنظرين الشخصية العراقية، من واقع منظور السمات للإنسان

(البـورت) أو من خــلال البيئــة الاجتماعية حصرًا (الوردي) أو حتى عبر منظور الحاجات لدى الإنسان (ماسلو). فعلى سبيل المثال لا يعد منهج «السمة» نظريــة للشـخصية بحد ذاتــه، وإنما اتجــاه عام، أو مجموعة مـن الطرائق والأسـاليب لتقييم خصائص ثابتــة للأفراد. يذكر أن سـمات الشـخصية، لا تدلنا على أي شيء بخصوص العمليات الديناميكية للأداء الوظيفي للشخصية عبر الزمان والمكان. لذلك فإن البحث الحقيقي والكامل عن الشخصية ودراستها، يهدف إلى تجميع وتوليف العوامل العديدة التي تؤثر في تفاعــلات الأفراد في البيئــات المادية والاجتماعية، فضلا عن التطور البيولوجي ومستويات التعلم والتفكير والعاطفة والدافعية والتفاعلات الاجتماعية. وبالرغم من تعدد النظريات في الشخصية، فإن ثلاثة مناهج فكرية في الشخصية، هيمنت على تاريخ علم نفس الشخصية في القرن الماضي، وهي منهج التحليل النفسي، والمنهج السلوكي، والمنهج الظاهراتي. بيد أن هــذه المناهج بثقلها النظري والتجريبي، لا تجيب عن جميع الأسئلة الخالدة في ذهن الإنسان، والتي تبدأ منذ الطفولة وتستمر حتى المات: من أنا؟ من نحن؟ أشرار أم طيبون؟ سعداء أم تعساء؟حياديون أم متطرفون؟ نشطون أم كسالي؟ ما مصيرنا؟ وغير ذلك من هذه الأسئلة التي تدور في الذهن بشكل دائم ومستمر.

ولـم يقتصـر البحث والدراسـة في علـم نفس الشـخصية على المناهج الثلاثة التي سبق ذكرها، بل ظهرت نظريات متعددة وكثيرة وخصوصًا في النصف الثاني من القرن العشرين، حاولت جاهدة أن تجعل لها رصيدًا في سـبر أغوار الشخصية ومكنوناتها وعلاقتها مـع البيئة والجماعة والمجتمـع. ومن هذه النظريات

غير ما سبق ذكره: منظورعلم النفس الفردي(أولر) ومنظور السمات للأنسان (البورت)، ومنظور الحاجات لدى الإنسان (ماسلو)، والمنظور الوجودي للإنسان (وانكر وآخرون)، والمنظور الاشتراكي للإنسان (مكارينكو وآخرون).

وضمـن محاولات كاتـب هذه المقالـة في توظيف الفكر الإسلامي الحنيف لفهم الإنسان والشخصية، وقواه وقدراته وطاقاته، الظاهر منها والكامن، فقد تناول في أكثر من مقالة على مدى السنوات الخمس الماضية، موضوع الشخصية ضمن إطار عام شامل، أطلق عليه «النظرية السايكولوجية في الإسلام» وقد لاقت هذه المحاولة النظرية الجديدة الكثير من الثناء والنقد والاعتراض خلال المدة المذكورة من قبل علماء النفسس والمفكرين والمثقفين العرب، لكنها في الحصلة، أثبتت وجودها من حيث إنها سلطت الضوء في محاولة نادرة للجمع بين العلـم والدين، على موضوع النفس الإنسانية ومشكلاتها وآفاقها وجوهرها بضوء الفكر الإسلامي المتفتح الذي يتميز أصلا بالعلمية والعقلانية والمرونة، فيما لو قرأ قراءة صحيحة ودقيقة ومعاصرة. ولا يمكن لأي دارس أو باحث في موضوع الشخصية الإنسانية أن يبقى يدور في حدود الفرد الإنساني على الرغم من أهمية ذلك، بل يجد الباحث نفسه مندفعًا إلى التعمق في المسائل الفلسفية والاجتماعية والدينية عمومًا، من أجل الوصول إلى حقائق معرفية صائبة حول الشخصية.

أما إذا أراد الباحث أن يتعمق في دراسة الشخصية ضمن مجتمع ما، وهذا ما نحاول أن نقوم به هنا، تصبح المسألة أكثر تعقيدًا وتركيبًا، إذ إن دراسة التاريخ والحضارة والثقافة لذلك المجتمع، تعد أمرًا

ضروريًا وأساسيًا في صياغة طبيعة الشخصية معرفيًا وسلوكيًا فضلًا عن الدراسة الموضوعية للعوامل العديدة والمتناشرة عبر القرون التي تؤثر شعوريًا ولا شعوريًا في بناء لبنات وأسس الشخصية المطلوب دراستها.

من خلال ما تقدم نستنتج أن للشخصية مفهومًا في علم الاجتماع في علـم النفس، يختلف عن مفهومها في علم الاجتماع أو علـم الحضارة(٢)، فعلم النفس ينظر إلى الإنسان بوصفـه فردًا قائمًا بذاته، لذا فهو يدرس الشخصية الإنسانية من حيث كونها مجموعة الصفات الخاصة التي تميز أي فرد عن الآخر، ولذلك فهو يهتم بالفروق الفردية بين الناس بشكل متميز. لكن علماء الاجتماع يضيفون إلى ذلك أن الشخصية في كثير من وجوهها، ممثلـة للمجتمع، وهم اليوم يجمعـون على أن الفرد والمجتمع، ما هما إلا وجهان لحقيقة واحدة. أو كما قال (كولى): إن الفرد والمجتمع توأمان يولدان معًا(٣)

وهذا يعني أن شخصية الإنسان، تسبك في قوالب يصوغها المجتمع الواحد، متشابهين في كثير من صفاتهم الشخصية، لكنهم يتفاوتون عادة في بعض الصفات العامة تفاوتًا يجعل لكل فرد منهم، الشخصية الخاصة به، وعلى الرغم من ذلك فهم يتشابهون في الخطوط الرئيسة لتلك الصفات.

من الجدير بالذكر، أن عددًا غير قليل من الكتاب والأدباء والمؤرخين والمستشرقين حاولوا دراسة الشخصية العراقية والمجتمع العراقي. وهم دون شك، أضافوا إلى المعرفة أشياء كثيرة ومثيرة حول الموضوع وإن قدموا كمًا كبيرًا متباينًا ومتناقضًا أحيانًا عن هذه الشخصية. لكنهم أرادوا أن يؤدوا دور الطبيب في التشخيص للداء ومعالجته، دون التعرف على الأعراض

الحقيقية التي سببت المرض. وهذا يعني أنهم يمارسون دور الطبيب دون أن يعرفوا شيئًا عن علم الطب. أما الدراسة الحقيقية للشخصية والمجتمع، فهي دراسة المرضى على ضوء علم النفس وعلم الاجتماع وعلم الحضارة، والتوصل إلى تشخيص العلة لمعالجتها، بعد الاتفاق المسبق على الطريقة الصحيحة التي يتم فيها الفحص لأعراض المرض ومداخلاته من أسباب ودوافع ومحركات.

نظريات الثقافة والشخصية انطلاقا من الحقيقة التي لا غبار عليها والتي تنطوي على أن العراق كان مهدًا لأولى الحضارات في العالم (حضارة وادي الرافدين)، إذًا فهو من أوائل البلدان التي تشكلت فيها المجتمعات، وإذ إن لكل مجتمع ثقافة يتميز بها ويفتخر بعناصرها ورموزها، تبرز الشخصية العراقية بسماتها وخصائصها، وأعرافها وتقاليدها، ومنظوماتها الفكرية والمعرفية، متأثرة بالعديد من الثقافات التي أطرت المجتمع العراقي عبر تاريخه الطويل منذ السومريين فالبابليين فالآكديين فالأشوريين فالعرب المسلمين وحتى يومنا هذا.

لذلك وقبل الولوج في موضوع السمات والخصائص لهذه الشخصية، أجد أن من المناسب، وتأكيدًا لأهمية القواعد المعرفية في تناول أي ظاهرة أو حدث أو قضية، أن نتناول بشكل موجز جدًا، الأبعاد النظرية والفكرية للثقافة وعلاقتها بالشخصية من وجهة نظر علم الاجتماع وعلم الإنسان (الأنثروبولوجي).

إن شخصية الفرد لا تنمو ولا تتطور إلا عن طريق الحياة الاجتماعية، أي وهي منغمسة في ثقافة ما، إذ بوساطة هذه الطريقة ينتقل الإنسان من كائن حي (عضوي) إلى فرد في جماعة، فيصبح إنسانًا(٤).

وقد بنيت نظريات عديدة لتفسير هذه الفكرة وتأكيدها، واتبعت هذه النظريات تيارين رئيسين، عرفا: بالاتجاه التكراري والاتجاه التنظيمي. ويؤكد الاتجاه الأول تكرار الانتظامات، ويذهب إلى القول إن كل عضو في مجتمع ما، هو حامل ثقافة ذلك المجتمع وفي رأسه توجد صورة مصغرة ومكررة لتلك الثقافة، كما في نظريــة روح الثقافة حيــث يرجع الفضل في نموها إلى كل من (سابير) و (هورف) اللذين قالا بإمكانية التعرف على روح الثقافة من خلال التحليل الدقيق للغــة المجتمع،(٥) ونظرية أسـلوب النظر إلى الحياة، وتعنى النظرة الخارجية إلى الوجود، كما يقـول (روبرت ريـد فيلد)، وهي نظـرة عامة تميز شعبًا ما. كذلك فهو الطريقة التي يرى عضو في نفســه، هو الصورة التي يكونها أعضاء مجتمع ما عن الأشخاص والأشياء التي تؤدي أدوارًا مهمة في حياتهم. ويؤكد الاتجاه الثاني أي التنظيمي، تنظيم الاختلاف، إذ يعارض القول بمبدأ التشابه التام بين الأفراد. ومن نظريات هذا الاتجاه، نظرية الموضوعات (الثيمات) التي تـرى أن في كل ثقافة، هناك عـدد لا نهائي من الجنور أو الموضوعات ويقصد بها القيم والأفكار والاتجاهات حول مكونات الحياة السعيدة والأهداف الحقيقية للوجود الإنساني.

ومن رواد هذه النظرية (أوبلر) الذي عارض المبدأ التكاملي، إذ يقول: تسيطر على الثقافة أكثر من قيمة واحدة وتتفاعل هذه الموضوعات كقوى دينامية وتتوازن بعضها مع بعض بدلا من أن يكون هناك مجموعة من الأنشطة تدور حول محور واحد (٦).

أمــا النظرية الثانية في هــذا الاتجاه، فهي نظرية \_ تمثل قاعدة معلومات أساســية للقــارئ المنصف عن

الشخصية المنوالية التي تشير إلى نمط الشخصية الندي يظهر بأكبر قدر من التكرار بين مختلف أنماط الشخصية في مجتمع محدد. وينطلق أصحاب هذه النظرية من حقيقة أن أفراد المجتمعات الثابتة أو المتصفة بالديمومة، غالبًا ما يظهرون سـمات محددة بصورة أكثر تكرارًا من الجماعات الوقتية أو غير الخاضعة لتنظيم اجتماعي مشترك(٧).

إن محاولــة ربــط أي من الاتجاهــين والنظريات التي تنطوي تحت كل منهما، بطبيعة الشخصية العراقية والمجتمع العراقي، وبضوء الثقافات التي تعرض لها الفرد العراقي، يعد أمرًا بعيدًا عن الإنصاف ويتضمن التطرف. إن النظريات تحت قبة الاتجاهين، قد تنطبق على الشخصية العراقية، ولكن في فترات مجتمع ما نفسه بالنسبة لكل شيء آخر، وفي الوقت زمنية متعاقبة وبالطريقة التوفيقية، لكن من يتعمق في دراســة مفهوم الشخصية المنوالية وعلاقتها بالثقافة والمجتمع، قد يجد أنها الأقرب إلى الشخصية العراقية عبر تاريخها الطويل. وما أفرزته من سـمات وخصائص، ظلت حتى يومنا هذا تتراوح بين الظهور والوضوح مرة، والكمون والكبت مرة أخرى.

الشخصية العراقية ـ تكوينها... وطبيعتها ننتقل الآن إلى الفقرة الرئيسة في بحثنا الحالى عن الحقيقة، ذلك هو، الشخصية العراقية، كيف تكونت؟ وما طبيعتها؟ وما التغيرات التي طرأت عليها عبر حقب الزمان المختلفة؛ وصولا إلى طبيعة الشخصية في المرحلة الحالية.

وأجد من الضرورة أن أعطى لحة تاريخية موجزة عن العراق وشعبه. ولا أعتقد أن هذه اللمحة زائدة أو متطفلة على موضوع الشخصية العراقية، لكنها

مستوى ما تعرض له هذا الشعب الطيب من ألم وقهر وحرمان وحيف، مرة من الطبيعة ومرة من الإنسان. ولا بد من القول بدءًا إن العراقيين الأوائل بنوا أولى المدن في التاريخ ومنها: أريدوا، وأور، والوركاء، وكان العراق مهد أولى الحضارات في العالم. وقد سكنت أرض وادي الرافدين أقوام هاجرت من الجزيرة العربية واستوطنت فيها، وبنت مدنًا عظيمة، منها: بابل ونينوى، والحضر، وبغداد وكونت حضارات عظيمة. ومن الأقوام الجزرية التي هاجرت إلى العراق في قديم الزمان الآكديون، والبابليون، والآشوريون، والعرب. واستمرت الهجرات في العصور اللاحقة، من الجزيرة العربية وخصوصًا القبائل العربية بعد الفتح العربي الإسلامي.

وقد غزت العراق أقوام من آسيا الوسطى ومنغوليا، فدمرت في العديد من الحالات، مدنًا وحضارات عريقة وعظيمة. ومن الأقوام التي غزت العراق في قديم الزمان: الأخمينيون والفرثيون. كما استمرت في العصور اللاحقة، غزوات أقوام من الشرق وآسيا الوسطى ومنغوليا وأوروبا ومنها: الفرس، والرومان، والمغول، والعثمانيون، والإنجليز، والأمريكان أخيرًا(٨).

ويعتقد العديد من الجيولوجيين وعلماء الآثار أن أقدم الأزمنة التي عاش فيها الإنسان القديم في العراق ترجع إلى فترة تمتد بين حوالي ( ۱۰۰ ألف سنة، عصر العجري القديم الأدنى، و٥ آلاف سنة، عصر فجر التاريخ من الآن). ومن الجدير بالذكر أن الكتابة اكتشفت أول مرة في تاريخ العضارة، في العراق خلال دور الوركاء، كما يعتقد العديد أن طوفان نوح، قد حدث في نهاية عصر جمدة نصر ( ۲۵۰۰-۳۰۰۰ق.م).

والسومريون في تاريخ العراق القديم هم من أقدم الأقوام العريقة التي استطاعت وضع أساس الحضارة الأولى في العراق القديم قبل (٥ آلاف سنة ق.م). ثم جاء الآكديون نالكويتون الذين تعد فترة حكمهم (٢٢٢٢-٢٢٢ ق.م) من الوجهة التاريخية أولى الفترات المظلمة في تاريخ العراق القديم، كونهم غزاة من جبال زاكروس في همدان.

شم جاءت سلالة آور الثالثة فالعصر البابلي القديــم(٢٠٠٦ ق.م) والذي تميز بظهور أشــهر ملوك هذه السلالة وهو ملكها البابلي السادس، حمورابي المحيث الستهر بتوحيد البلاد فانونيًا (١٧٥١-١٧٩٣ ق.م) وأصدر عام (١٧٧٠ ق.م) قانونا موحدًا للبلاد. وفي عام (١٥٩٥ ق.م) استباح الحيثيون مدينة بابل ونهبوها وخربوها ثـم عادوا إلى موطنهـم في جبال طوروس ليغروا العراق قوم من لورشتان، يطلق عليهم الكاشيين (١٥٩٥-١١٥٧ ق.م)، والذين سقطوا على يد قوم غزوا العراق من جديد، هم : العيلاميون (١١٥٧ ق.م). وعاد البابليون من جديد في سلالتهم الرابعة وحكموا العـراق (١١٥٦ـ١٠٢٥ ق.م) وكان مـن أبرزهـم نبوخذ نصر الأول. بعدهم جاء الأشوريون فالكلدانيون الذين يمثلون العهد البابلي الأخير. وفي القرن السادس قبل الميلاد ظهر على المسرح الدولي غاز جديد، هو الملك كـورش الأول الأخمينـي الذي اسـتطاع توحيد بلاد فارس ثم التوسع في السلطان ليشمل بابل. وجاء دور الإسكندر من السلوقيين، حيث قام على رأس جيش من الإغريق والمقدونيين، بمحاربة الأخمينيين والانتصار عليهم في معركة أربيلو عام (٣٣١ ق.م). ثم مات الإسكندر في بابل عام (٣٢٣ ق.م) وسقطت بأيدي الفرثين (خراسان حاليًا). وحكم الساسانيون العراق

أربعــة قرون (٢٢٤-٦٣٦م)، بعدها تم الفتح الإســلامي للعراق عام (٦٣٥م) في عهد الخليفة عمر بن الخطاب، رضي الله عنه. وبعد اغتيال الإمام على، كرم الله وجهه سلنة (٦٦٠م)، انتهت حكومة الخلفاء الراشدين وجاء دور الأمويين الذين بذلوا جهودًا كبيرة لإحكام سيطرتهم على إدارة العراق ولكنهم لم يفلحوا في كسب رضا جميع أهله. ثم جاء العباسيون وأعلنوا انتخاب أبى العباس السفاح أول خليفة لهم عام (٧٥٠م).

وتـوالى على الدولـة الجديـدة (٣٧) خليفة، كان آخرهم المستعصم بالله الذي انقرضت في أيامه الدولة العباسية سنة (١٢٥٨م). وغزا العراق بعد ذلك الأيلخانيون بقيادة هولاكو وبعد حصار لمدينة بغداد دام خمسين يومًا، واستمر حكم المغول الأيلخانيين ثمانين عامًا (١٢٥٨ ١٣٣٨م) اتسمت بالخصومات الطائفية. ودمرت بغداد مرة أخرى على يد الفترة الجلائريــة التــى اســتمرت ثلاثــة وســبعين عامًا (١٤١١.١٣٣٨م) واتسمت بالتدهور والانحطاط في الحياة الاجتماعية والسياسية. وتعاقبت على حكم بغداد المعروفتان بالخروف الأسود والخروف الأبيض. وخلالها قاسى العراقيون من ظروف التدهور والركود الشيء الكثير. ويصف المؤرخون أن بغداد يكاد يقضى عليها خلال تلك الفترة. وتعرض العراق عام (١٥٠٨ م) إلى الدمار الواسع على أيدي الصفوين الذين احتلوا بغداد في ثلاث فترات مختلفة في أثناء صراعهم المرير مـع العثمانيين بين عامى (١٥٠٨م) و(١٦٣٨م). وفي عام وإسلامية، بل وعالمية أخرى. (١٦٤٠م) دخـل العثمانيون بغـداد وهاجموها هجومًا وكركوك والسليمانية منــذ عام (١٦٣١م). واســتمر حسين الوردي في كتاباته المتعددة في خمسينيات القرن

حكمهم للعراق حتى احتلال بغداد من قبل الجيش البريطاني عام (١٩١٧م). وفي عام ١٩٢١ تأسست المملكة العراقية وتوج الملك فيصل الأول ملكًا على العراق، وفي عام (١٩٣٢م) انتهى الانتداب البريطاني وأصبح العراق عضوًا كاملاً في عصبة الأمم. وفي عام (١٩٥٨م) أسقط النظام الملكي وأعلنت الجمهورية العراقية. وتوالت بعد ذلك الانقلابات العسكرية والثورات، حيث قلد صدام حسين رئاســة الجمهورية في العراق عام ١٩٧٩م بعد تولى عدد من الرؤساء إدارة العراق، وهم: عبد الكريم قاسم في ١٩٥٨، وعبد السلام عارف في ١٩٦٣م، وعبد الرحمن عارف في ١٩٦٦م، وأحمد حسن البكر في ١٩٦٨م. وفي ٢٠٠٣/٤/٩م خلع صدام حسين من رئاسة الجمهورية وسقط نظام الحكام من قبل قوات التحالف ( الأمريكان والإنكليز) وأنيطت مهمة البلاد من قبل (مجلس الحكم الانتقالي) وبإشراف من الإدارة المدنية لقوات التحالف في العراق.

من خلال هذه اللمحة التاريخية الموجزة، نستنتج أن العراق، أرضًا وشعبًا ومدنَّا ومجتمعًا، قد تعرض للتدمير والهلاك والإيذاء والتصدع على مر القرون والعقود. ومع اختلاف القوميات والإثنيات والطوائف والمذاهب لشعب العراق، ومع كل القوى والمؤثرات والعوامل التي تحكمت في المجتمع العراقي، والتي لم يتعرض إلى ما يشابهها شعب آخر أو بلد آخر، فقد تكونت للعراقي شخصية متميزة بسمات وصفات خاصة، وإن تشابهت في بعضها مع شخصيات عربية

ومن أجمل وأدق التحليلات للشخصية العراقية عنيفًا بعد أن أحكموا سيطرتهم على الموصل وأربيل عبر الزمن، ما جاء على لسان المرحوم الدكتور على

العشرين، إذ كان جريئا وشـجاعًا في طرح مفاهيمه وتحليلاته. لقد كان كتابه «شـخصية الفرد العراقي وطبيعة المجتمع العراقي» بمنزلة القنبلة الكلامية التى فجرت العديد من القنابل الأخرى في داخل المجتمع العراقيي وأماطت اللثام عن حقب زمنية متعددة امتدت حتى بداية النصف الثاني من القرن العشرين. ونحن هنا في حديثنا عن الشخصية العراقية، لا بد من استعراض نظرية الدكتور الوردي لتكون القاعدة التي نتحرك بضوئها في تحليل الطبيعة الراهنة للشخصية العراقية، ودون أن ننسى موضوعيتنا في الطرح، إذ سنتعرض لاحقًا إلى ما تعرضت له نظرية شخصيًا من تنكيل وصد ومعارضة لقد رافقت الوردي شـخصيًا منذ عام ١٩٨٧م وحتى عـام وفاته في ١٩٩٥م ووجدته رجلاً عالمًا ثائرًا وصادفًا، لا يهاب في الحق لومة لائم. كذلك وللأمانة التاريخية فقد كان الوردي محبًا للعراق وأرضه وشعبه وراغبًا من الأعماق في أن يصبح العراق يومًا، حرًا مستقلاً، ديمقراطيًا موحدًا. نظرية الدكتور على الوردي في الشخصية العراقية( خلاصة):

يمكن تلخيص نظرية الوردي في أن العراق كان مهدًا لأقدم الحضارات، وفي نفس الوقت يقع على حافة أكبر بادية مأهولة بالسكان في العالم، وأن كلا من سهله ( موطن الحضارة) وصحرائه ( موطن البداوة) عالم قائم بذاته سـواء ببيئته أو قيمه أو متطلبات عيشه ونظمه وأنساقه، وأن موطن الحضارة فيه كان دائم التعرض لهجمات البدو الذين استقروا حول مدنه كهجرات بدويـــة، أو عن طريق التسلســل التدريجي، ونشأت لذلك في العراق حضارتان تتصارعان: حضارة عام ١٩٦٩م ص ٢٩٧، أن هذه الفرضيات الثلاث حول

بدويــة محاربة من ناحية، وحضارة زراعية خاضعة من ناحية أخرى، نشاً بالتالى نظامان للقيم، نظام يؤمن بالقوة والبسالة وتسود فيه قيم الإباء والشجاعة والكبرياء وما إلى ذلك من صفات المحارب الفاتح، وبجانبه نظام آخر يؤمن بالكدح والصبر ويمارس أداء الضريبة والخضوع والتباكي. إن هذا الصراع قد أثر في شخصية الفرد العراقي تأثيرًا بليغًا فأصبح مضطـرًا لأن يقتبس نوعين من القيم الاجتماعية أو يقلد طبقتين من الناس، طبقة البدوي الغالب وطبقة الفلاح المغلوب، فهو تارة يؤمن بالغلبة ويتباهى بها أو يحاول أن يظهر قوته على غيره، وهو تارة آخرى يئن من سـوء حظه ويشـكي مـن ظلم النـاس له. ويرى الوردي أن قيم البداوة والحضارة قد ازدوجتا في العراق منذ أقدم العصور ولا تزال تصطرع في أنفسنا حتى اليوم.(٩)

صراع البداوة والحضارة، هذا، يمثل إحدى ثلاث فرضيات رئيسة تتكون منها نظرية الوردي حول الشخصية العراقية والمجتمع العراقي. أما الفرضيات الأخرى فهما ازدواجية الشخصية العراقية والتي تقول إن الفرد العراقي من أكثر الناس سلوكًا متناقضًا دون أن يشعر بهذا التناقض في سلوكه أو يعترف به لأنه لا شعوري في الأصل وناشئ عن وقوعه تحت تأثير نظامين متناقضين من القيم. والفرضية الثالثة هي التناشر الاجتماعي الذي غير اسمه فيما بعد إلى التناشــز التراثى، والذي يتمثل في عدم تساوق التغيير في الأجـزاء المترابطـة في المجتمع مما يؤدي إلى حدوث فجوة بينهما. ويصرح المرحوم الوردي في كتابة «لمحات اجتماعيــة من تاريــخ العراق الحديــث» الذي صدر

الشخصية العراقية وتكوينها وطبيعتها، هي ليست من بنات أفكاره، إنما استقاها وعدلها حسب ما رأى لتلائم طبيعة المجتمع العراقي والشخصية العراقية، حيث استمد فكرة صراع البداوة والحضارة عن (ابن خلدون) وازدواج الشخصية من (مكايفر)، والتناشز الاجتماعي عن (أوكبورن). وهذا يؤكد مرة أخرى مصداقية الوردي وصراحته وحذاقته، إذ له الفضل الأكبر كعالم اجتماع متميز في توظيف هذه الأفكار بما يتناسب مع الشخصية العراقية والمجتمع العراقي.

نقـد نظرية الوردي والاعتراضات عليها: لقد كان الوردي جريئًا في طروحاته، وقد قدم في كتبه العديد من الأمثلـة والقصص والروايات التـي تدعم أفكاره، والتي اسـتقاها مـن الواقع الاجتماعـي للعراق، من خلال معايشته هذا الواقع. وقد صرح الوردي في أكثر من مكان في كتبه المتعددة، أن ما يتسم به العراقي في شخصيته، يقع عليه أيضًا، فكان ينقد نفسه في كثير من الأحيـان بصراحة ووضوح، وهذا يـدل على أنه تخلص نسـبيًا من عقدة الأنا والكبريـاء التي تعانيها الشخصية العراقية، إضافة إلى قدرته على التنفيس عن ما هو مكبوت في اللاشـعور الفردي الذي ينطوي عليه، وقد كانت هذه أمنيته التي أرادها للآخرين من أمناء شعبه.

إن معظـم الاعتراضـات عـن نظرية الـوردي في الشخصية العراقيـة جـاءت حـول صـراع البداوة والحضـارة وازدواجية الشخصية. فالـوردي يرفض النظرية القائلة بـأن البداوة مرحلة اجتماعية مرت بها جميع الأمم قبل دخولها في مرحلة الحضارة، وهو يرى أن البداوة ليسـت مرحلـة ضرورية من مراحل التطور، وليس من المحتوم على كل أمة أن تمر بها من

خلال تطورها التاريخي. لكنه في نفس الوقت، يرى أن البداوة نظام اجتماعي لا ينشأ إلا في الصحراء، فاذا خرج إلى بيئة أخرى أخذ التغيير يظهر فيه تدريجيًا وهو قد يتجه آنذاك إلى الزراعة أو التجارة أو الصناعة حسب الظروف. أما بالنسبة للازدواجية، فهي حقيقة موجودة في الإنسان. إن صراع قوة الخير والشر، صراع المشل العليا والواقع، صراع الأنا والهو بوجود الأنا الأعلى، موجود عند الإنسان منذ أن وطأت قدماه هذا الكوكب. وهذا يتأتى دون شـك من طبيعة خلق الإنسان. فقد خلقه الله تبارك وتعالى من قبضة الطين ونفخة الروح. ومن الطين يتكون الجسد، والروح من الباري عز وجل. إذا نستطيع أن نرجع كل قوى الشر والعدوان والرذيلة إلى غرائز الجسد وشهواته ورغباته، وهي ذاتها التي عبرت عنها نظرية التحليل النفسي ب «الهو»، أما قوى الخير والرشاد والفضيلة فهي مستقاة من الـروح، تلك الطاقة العظيمة التي وهبنا الله إياها والتي لا تعرف إلا الخير والمحبية والمثل العليا. ومنذ أن خلق الإنسان وحتى يومنا هذا، والصراع قائم بين المادة والروح، بين العقل والجسد، بين الخير والشر. لذلك فإن فكرة الازدواجية في الشخصية قائمة وموجودة عند كل إنسان، وهي ليست تعدد الشخصية كما جاء على لسان بعض المعترضين، والتي تمثل اضطرابًا نفسيًا معروفا، يتحدد بالتصرف والسلوك بأكثر من شخصية ولمدة زمنية قد تطول أو تقصر، حتى إن الشخصية (أ) لا تعرف بتصرفات الشخصية (ب) وهذه لا تعرف بسلوكيات الشخصية (ج)، علمًا أن كلاً مـن (أ، ب، جـ) موجود داخل إنسان واحد. صحيــح أن المرحوم الـوردي ضخم كثــيرًا من فكرة الازدواجية في الشخصية وهي فكرة يمكن تعميمها على

البشر، لكنه أصاب عندما ربط فكرة الازدواجية في الشخصية العراقية بعوامل أخرى وصراعات تاريخية فائمة، مما أنتج سمات وصفات في الشخصية العراقية، أقل ما يمكن أن يقال عنها، التناقض. وقد تقرّب الازدواجية من النفاق الذي توصف به الشخصية العراقية، العراقية، لا بل إن بعض النقاد حاولوا المزج بين المفهومين على أنهما واحد. والحقيقة هي غير هذا، لأن صراعات الأنا في داخل العقل البشري والتي تؤدي إلى الازدواجية التي قصدها الوردي، هي صراعات لا شعورية، أي أن الإنسان لا يعرف بكنهها و لا يعرف بها بسهولة ويسر، أما النفاق فهو عملية شعورية، تنحصر في حدود الأنا الواعية للفرد وقد يتحول هذا السلوك عبر الزمن ومع الاستخدام المستمر إلى سمة وعادة في الشخصية يصعب معالجته أو تجاوزه.

إذا كان الـوردي قد وظف نظريته في الشخصية العراقيـة للفترة حتى منتصف القرن العشـرين، فإن العقـود التـي تلت كتابـات الوردي في الخمسـينيات والستينيات منذ ذلك القرن، هي عقود زاخرة، ومليئة بالأحداث والخبرات والتجارب التي زادت وكرسـت من سلبيات الشخصية العراقية، بحكم مـا تعرض له الإنسان العراقي من قهر وظلم واستبداد وقمع، أدى إلى كبت رغباته ومصادرة حريته الشخصية والمجتمعية بطريقـة ينـدر وجودها في عالم اليـوم، بل حتى في عالم النصف الثاني من القرن العشرين.

لكن المثير أيضًا، أن العقود الخمس الأخيرة خلقت في داخل العقلية العراقية وجوهرها، استعدادًا كبيرًا للثورة والنضال والمواجهة والدفاع عن مقدسات الذات الإنسانية الشريفة التي عانت الكثير على مر العقود

والقرون والسنين. وفي نفس الإطار الذي أثاره الوردي حول صراع البداوة والحضارة والتناشر الاجتماعي، فإن مستوى ذكاء الإنسان العراقي وحبه للحضارة والمدنية (وإن كان مكبوتًا) وتطلعاته إلى الأمام (وهذا ليس غريبًا عنه فقد شارك في تكوين وتأسيس أرقى الحضارات في العالم)، ورغبته في الثقافة والتعلم والتطلع والقراءة، أججت في أعماقه النزعة الجادة نحو التغيير، داخل العراق كان، أم خارج العراق، وراحت تبني في داخل العقلية العراقية خططًا وأفكارًا، حتى وإن لم تكن ناضجة إلى مستوى الكفاية، فهي تطمح إلى التغيير والانتفاضة ورفع الحيف والظلم والاستبداد.

لقد عانى العراقي كثيرًا على مدى خمسة عقود من الزمان، تمثل النصف الثاني من القرن العشرين، عانى حروبًا لم يردها، وإنما أرادها حكامه، وعانى قيودًا وسحبًا للعقل والبصيرة والأنا الفردية التي فرضها عليه حكامه، وعانى استلاب الإرادة، واعتقال الهوية، وسحن الحرية الشخصية، وترويض العقلية بالاتجاه الذي يخدم الحاكم من خلال عمليات البرمجة الفردية والجماعية، وتقنيات التحوير الفكري من خلال الإعلام الموجه والأحادي، حتى صار العراقي سحينًا في وطنه، ومقيدًا في داره ومسكنه، ومستكينًا في عمله وخاضعًا في علاقاته ولقاءاته لكنه حي وحيوي يتحمل ويصبر، يعاني من أجل يوم الخلاص، يريد ولكن بشمم وإباء وليس تحت أي سيف أو قوة يريد ولكن بشمم وإباء وليس تحت أي سيف أو قوة مهما كانت في هذا العالم.

ومن وجهة نظر كاتب هذه السطور، فإن الشخصية العراقية في العقود الخمسة الأخيرة، لم تتغير كثيرًا، بل على العكس، ازدادت تزمتًا، وحنقًا، وكبتًا، وقمعًا

وبالتالي تمردًا، منظورًا وغير منظور بحكم الحروب والمخاصمات والقتال والحصار والحصر والجور والجوع والفقر الذي تعرض له الإنسان العراقي، لكنها في نفس الوقـت ازدادت رغبــة وأملا، وتطـورت عقلا ومفاهيم، وكظمت غيظ السنين والعقود والقرون، لتطلق التفاؤل في الانتقال إلى مرحلة جديدة دون أن تغفيل أو تغطي على عثرات الزمان أو مسميات الماضي، فهي تقبل بها لأنها جزء من التاريخ. طبيعة الرحلة الراهنة:

اعتاد الناس من أهل العراق أن يتداولوا فيما بينهم ما قاله الحجاج بن يوسف الثقفي عن أهل العراق من ذم وقدر، وكذلك ما قاله الإمام على بن أبي طالب (رضي الله عنه) وما قاله الإسكندر المقدوني، من أنهم أهل شــقاق ونفاق. وقد تندر بهذا المؤرخون من السلمين وغيرهم من الكتاب وأصحاب الكلام. ويبدو أن جميـع هؤلاء قـد أغفلوا ما وراء هـذا الكلام من عوامل اجتماعية وبيئية ونفسية. كما ذهب البعض إلى القول بأن طبيعة الجو في العراق قاسـية ومتغيرة حيث درجات الحرارة في الصيف تصل إلى أكثر من ٦٠ درجة مئوية وفي الشــتاء إلى الصفر المئوي. وارتبطت تغيرات المناخ في العراق بطبيعة الشخصية العراقية. يقال أن الإسكندر المقدوني كتب إلى أستاذه أرسطو، بعد فتحه للعراق، قائلا : «لقد أعياني أهل العراق، ما أجريت عليهم حيلة إلا وجدتهم قد سبقوني إلى التخلص منها، فلا أستطيع الإيقاع بهم، ولا حيلة لى معهم إلا أن أقتلهم عن آخرهم». وفي إجابة أرسـطو للإسـكندر : «لا خير لـك في أن تقتلهم، ولو أفنيتهم جميعًا، فهل تقدر على الهواء الذي غذى طباعهم وخصهم بهذا الـذكاء؟ فإن ماتـوا ظهر في وسيبقون، لكنهـم في تطـور مسـتمر. وإن كان

موضعهم من يشاكلهم، فكأنك لم تصنع شيئًا!». وحتى وإن كانت هذه القصة مختلقة من المؤرخين المسلمين، لما فيها من حكمة اشتهر بها الإغريق، لكنها تصف أهل العراق بالذكاء. ومن جهة أخرى يقول الجاحظ في البيان والتبيين عن أهل العراق: «ان العلة في عصيان أهل العراق على الأمراء هي أنهم أهل نظر وفطنــة ثاقبة، ومع النظر والفطنــة يكون التنقيب والبحث، ومع التنقيب والبحث يكون الطعن والقدح والترجيح بين الرجال والتمييز بين الرؤساء وإظهار عيوب الأمراء... وما زال العراق موصوفا بقلة الطاعة وبالشقاق على أولى الرئاسة».

لقد شاع عن أهل العراق أنهم يميلون إلى الجدل. ومن طبيعة الجدل أنه يثير في الناس التساؤل والتطلع ويضعف فيهم الركود الفكري. وقد تتسع دائرة الجدل بين اثنين من الناس لتعم بين مجموعات من البشـر مـن المعروف أيضًا أن العـراق يعد منبعًا لأكثر الفرق والحركات الاجتماعية، ففيه نشا الخوارج والشيعة والمعتزلية وفيه تعددت المذاهب الإسلامية وترعرت ونمت. وفيه اشتدت حركات الموالي والشعوبية والغلاة والزنادقة. وفي العراق ظهرت حركات الزنج والقرامطة والعبارين. وفيه نشات أول الطرق الصوفية المنظمة. والشعب العراقي شعب قارئ ومحب للقراءة والاطلاع، ويفهم من الحقائق السياسية وأحداث العالم، ما لا يفهمه أقرانه في كثير من البلدان الأخرى. فهو يناقش ويسائل ويستفسر ويستنتج ويفتي، وهو شخوف بالسياسة وآفاقها وأخبار الحروب وطبقاتها وأشكالها وآفانينها.

هـذا هـو حـال العراقيـين، كانـوا ومازالـوا،

الخمســة الأخيرة مــن القرن الماضي وحتــي عمليات التغيير في ٢٠٠٣/٤/٩م. لقد عاش العراقي تحت تأثير أجواء مشـدودة ومكهربة، وحروب متتالية، لا معنى حقيقيًا فيها، فقدم الشهداء، وفقد من شعبه الكثير، وعاش الباقى تحت نير التقييد والسحن داخل أسوار الوطن، فالكلمة الصريحة ممنوعة والسفر ممنوع، والقنوات الفضائية ممنوعة، والهاتف المتنقل ممنوع، والكتابة الحرة ممنوعة، والعقل النقدي ممنوع، حتى وصل المنوع في قائمة الحقوق الإنسانية إلى نسبة عالية جـدًا، فضلا عن ذلك فقد أفرزت الحروب التي تعرض لها الشعب العراقي، كوارث مجتمعية، تصدع بسببها نظام القيم والأخلاق الحميدة، واهتزت المثل العليا التي تعودها عبر تاريخه، حتى وإن كانت ضمن فكر البداوة وحضارتها، وتخدشت منظومات الذوق العام التي يرضعها ويتعلمها منذ الطفولة. فزاد السلب والنهب، وتفاقمت الرشوة والمحسوبية والمنسوبية، وكثرت نسبة الفقر والجوع و العوز في المجتمع، وتباينت القدرة الشرائية للمواطنين بشكل لافت للنظر، وتعمقت جروح العراقيين في داخل نفوسهم، وصار الخوف والرعب يلفهم ويحيط بهم حتى في داخل بيوتهم، فالزوج يخاف من زوجته أن تكتب عنه تقريرًا أو تشى به، والأب يخاف من ابنه، والمعلم يخاف من تلميذه، والموظف يخاف من مديره وهكذا. لقد أصبح الخوف من كل شيء، خصوصًا من السلطة، هو الهاجس الذي يتحرك في ضوئه العراقي، في ساعات حياته اليومية. وقد لا يبدو هذا الخوف ظاهرًا، بل يبقى في أغلب الأحيان كامنًا ومكبوتًا ولا شعوريًا، لكنه ينعكس على السلوك العام للأفراد والمجموعات في داخــل المجتمع. وقد خلق هــذا الخوف المكبوت في

عراقى اليوم يفخر بأمسه، فهو حريص على غده ومستقبله، وهو متطلع إلى الأمام دائمًا. إن الحقيقــة التي يجـب ذكرها في هــذا المقام ونحن نتحدث عن المرحلة الراهنة، هي أن العراقي اليوم هـو عراقي الأمـس بكل ما يحمله في عقله وشـعوره ولا شعوره، بكل ما يحمله في جيناته وبيولوجيته وسلوكياته وأفكاره وتصرفه. وبكل ما تحمله وما زال يتحمله من ظلم وقهر واستبداد وقمع وكبت في الماضي واحتلال وسييطرة وتجريح النفس والوجدان في الحاضر. قد يرضى العراقي أن يقال عنه أنه متناقض أو مزدوج، متمرد أو عنيف، مستسلم حتى حين، أو خاضع، لكنه لا يرضى أبدًا أن يقال عنه أنه ذليل أو خنوع. وما يشفع للعراقي في شخصيته غير المستقرة بحكم المتغيرات التي سبق ذكرها، ذكاءه وفطنتــه واســتعداداته وصبره وقدرتــه العالية حد الإعجاز على تحمل الضيم والقهر والألم حتى وإن كان قادمًا من الطبيعة أو من قوى غيبية غير معروفة. العراقي رغم السلبيات التي تناولناها في هذه المقالــة، كريــم ومعطـاء ومحــب ومتحمـس للخير، شـجاع وصبور وأمين وفطري أحيانًا، عشائري قبلي النزعة والتوجه بحكم الواقع والانقلاب واللاأمان الـذي يعيشـه، والعراقي يعتــز بهويتــه ومواطنته وعراقيته حتى وإن كان بعيدًا عن أرض الوطن. وإن كانت الشخصية العراقية قد خضعت للعديد مـن العوامـل والمتغيرات التي أثــرت في جوهر بنائها على مدى العقود الخمسة الأولى من القرن العشرين والتي أفرزت نظرية الوردي في الازدواجية والتناشــز والصراع بين البداوة والحضارة، فإن هذه الشخصية قد تعرضت إلى الأبشـع والأقسـي على مــدى العقود

وتقع المسؤولية الكبرى في تحقيق هدف التغيير على مستوى الفرد والمجتمع: على المفكرين والمثقفين من أطباء النفس وعلماء النفس وعلماء الاجتماع والتربويين وأساتذة الجامعات وغيرهم من القادرين على المشاركة في مهمة التغيير من أجل إعادة الأعمار والبناء للشخصية العراقية المحطمة، والمهشمة والمهمشة اليوم بحكم التاريخ، وبحكم الظروف القاسية والمؤلمة التي عاشها، والتي هي ذاتها، تلك الشخصية التي بنت الحضارة وعلمت الناس الكتابة والحرف والكلمة، ونشرت في أنحاء المعمورة يومًا أسس القانون والعدالة والرحمـة، واحتضنت عبر تاريخها الأنبياء والرسـل والقديسين والقادة والمؤرخين والعباقرة العظام. إن أرضًا احتضنت يومًا، آدم (عليه السلام) أبا البشر، ونوحًا (نبي الطوفان)، لن تخيب أبدًا في أبنائها وشعبها. والشخصية العراقية اليوم، وهي حرة في التعبير والسلوك والتصرف، لن ترضى باقل من أن تنتفض، وتتصالح مـع ذاتها أولاً، ومع الآخر القريب والبعيد ثانيًا، ومع البناء الجديد لذاتها وجوهرها وجوانيتها ثالثًا. والأهم من هذا وذاك أن تكون هذه الشخصية، وفيةً مطيعةً، عابدة، لربها، رب العزة والجللال، الله تبارك وتعالى. وعندما تتحرر هذه الشخصية من رواسب الماضي، وآلام السنين وحيف الزمن، وتغدو مؤمنة بربها ودينها وحضارتها وتاريخها وأصالتها، تعود قوية بثقافتها وأخلاقها وفكرها، وعصية لقاهرها ومحتلها، ولكن بعقلية حضارية جديدة، قوامها العقل والفكر والمنهج والمرونة والمحبة والسالمة. إن شخصية متوازنة من هذا النوع، لا يمكن لها أن تخبو أو تتهاون بل تبقى قوية بحجتها وبراهينها وقدرتها على المواجهة المنطقية

داخل النفس العراقية، نزعة قوية، واضحة وظاهرة، نحو التحذلــق والمنافقة، في محاولة لارضاء الأعلى، أيًا كان هذا الأعلى، مما عـزز الدافعية والحافز في داخل الشخصية العراقية نحو الرياء والمكر والكذب أحيانًا. إن البديل لسلوك الخوف داخل المجتمع العراقي، كان النقــد والمصارحة والوضــوح.. وهذا كان مصيره السحن أو الاغتيال أو الطرد أو الموت بكل أشكاله، المقصود، كما في المقابر الجماعية، وغير المقصود منه، كما في حوادث السيارات أو السم أو الجنون. هناك من يعتقد، أن هذه السمات التي فرضت على الشخصية العراقية عبر عقود من عمليات غسل الدماغ والتحويــر الفكري، قد تحولــت إلى منظومات فكرية تلقائيــة (أوتوماتيكيــة) في العقليــة العراقية، حيث العنف والتطرف والتمرد والتحدي، يمثل ردود فعل معرفيــة لهذه المنظومات. لكن الحقيقة هي غير هذا. إن منظومات التفكير الأوتوماتيكية التي زرعت وترسخت في العقلية العراقية، ليست ثابتة مدى الزمان، بل قابلة للتفكيك وإعادة التنظيم، لأنها منظومات معرفية مفتعلة وليست أصيلة. إذ لا بد لنا أن لا ننسى أبدًا الكم الكبير من المنظومات المعرفية الطيبة والأصيلة الموجودة في العقلية العراقية منذ أمد طويـل والتي ما زالـت مكبوتة ومقموعة. واليوم... وبعد الخلاص الذي كان ينشده العراقي الأصيال، ومن خالال التثقيف والتوعية الصحيحة والإرشاد السليم والعودة إلى الإيمان الصافي والنقى، سوف تبدأ المنظومات المعرفية السلبية في التراجع والتفكك والتراخيي لتحل محلها المنظومات الأصيلة التي تحمل في طياتها فيم الخير والمحبة والسلام والأمن والطيبة والكرم والشـجاعة. إنها منظومـات الفضيلة عمومًا.

والعقلانية في عالم، أصبحت فيه الدساتير وشرعة ٣- نفس المصدر السابق، ص٥٠٦٠. حقوق الإنسان، حقائق يعرفها الصغير والكبير. ـ اســتنتاجنا في هذه المقالة، أن الخير قــادم، والعراق باق، والشخصية العراقية صامدة، قوية، عصية على المعتدين، لا ترضى بالذل ولا تقبل بالحيف. تطمح لمستقبل زاهر، وترنو إلى غد وضاء. فإن كانت يومًا دار الرشاد،١٩٦٩، ص٢٤٠ ـ ٢٤١ . نموذجًا للحضارة، فهي اليوم على استعداد لتكون غدًا نموذجًا جديدًا ووضاء للخير والتقدم والسلام والحضارة ١٩٧٩. والمدنية. إنها أهل له.. والله شاهد على ما نقول.

> Introduction psychology,-1 Hilgard, p.p. ۲۰۰۲, ۲۰۰۲.

> ٢- الـوردي، على حسين، شخصية الفرد العراقي، ص٤، دار اليقظة، بغداد ١٩٥١م.

٤- موفق ويسى محمود، سمات الشخصية العراقية، رسالة ماجستير مقدمة إلى كلية الآداب/ جامعة بغداد/۱۹۸۹، ص۷۳ .

٥- الساعاتي، سامية، الثقافة والشخصية، بغداد/

٦ - عاطف، وصفى، الثقافة والشخصية، بيروت

٧ - النوري، قيس، الحضارة والشخصية، بغداد، دار الرشاد ۱۹۸۲، ص۱۲۷.

٨ - جورج عزيز ياقو، التسلسل الزمنى للوقائع والأحداث الرئيسة في العراق قديمًا وحديثًا، مقالة في مجلة بين النهرين، العدد ١٢٣ السنة ٣١، ٢٠٠٣م.

٩ - نفس المصدر السابق في (٤) أعلاه، ص: ٩

رەخنىي بونيادى رى له تيوردوه بو پراکتيزدکردن ارهخنهی شیعری کوردی به نموونهوها د. عەلى تاھىر حسەين

النقد البنيوي من النظرية الى التطبيق تأليف: د٠ على طاهر برزنجي من مطبوعات دار سردم – ۲۰۰۸

حوار مع المؤرخ الكردي د. كمال مظهر أحمد حول:

## الشخصية الكردية بين الهوية التأريخية والسمات المرحلية

اجراه: فارس كمال عمر نظمى



تولد من تجمع قبائل انحدرت لتوها من الغابات كردستان بأنها : ((أرض الألف ثورة والألف حسرة)). أو الصحاري، ليعترف العالم باستقلالها وسيادتها، ويصبح لها علم وسفارات ومقعد دائم في الأمم المتحدة؛ في الوقت الذي فيه قومية تاريخية اسمها (الكردية) تعدادها يقارب (٣٥) مليون نسمة، تشغل وطنا تاریخیا اسمه (کردستان) تتراوح مساحته بین (٤٨٠ - ٤٨٠) ألف كيلومتر مربع، موزعة بين جغرافيا للسم القبائل التي أسست تلك الدول. العراق وتركيا وإيران وسوريا وبعض الجمهوريات السوفييتية السابقة، ما تزال في مرحلة الكفاح الشاق لاثبات هويتها التاريخية والقومية والثقافية في أذهان الشعوب المجاورة المستعبدة لها، بوصفه (أي هذا الكفاح) مقدمة لنيل حقوقها السياسية والسيادية. إذ يصف

نجد في عالم اليوم، وفي حالات ليست قليلة، دولاً (جوناثان راندل) في كتابه (أمة في شقاق) ١٩٩٧ أرض والغريب في هذه المفارقة التاريخية أن الكرد ليسوا من الشعوب المرتحلة من مناطق أخرى إلى كردستان الحالية، بل أنهم سكنوا بلادهم الحالية منذ فجر التأريخ وحتى اليوم، وأقاموا فيها دولاً كردية قديمة مختلفة، سميت تارة باسم المنطقة الجغرافية وتارة

إن تحرر أي شعب من قيود الاستعباد والتخلف والوصاية، هو عملية تاريخية لها دينامياتها السياسية والسيكولوجية على حد سواء. فشعور الفرد بانتمائه القومي يمكن أن يغدو واحداً من أهم أوجه هويته النفسية، بل أن شعوباً كثيرة اختزلت هويتها الحضارية

والتاريخية في مرحلة من مراحل صيرورتها وانعتاقها، إلى عنوانها القومي ذي الجذر العرقي، وهذا ما يمكن أن نصف به حال الشعب الكردي اليوم، لا سيما في العراق. ولكن اللافت للنظر أن الإنسان الكردي، في الوقت الذي يقطر الدم من ذاكرته السياسية، إلا أن شخصيته حافظت على مجموعة من الخصائص النفسية ذات الطابع الإنساني – الأخلاقي المتميز.

فتسمية ( الكرد) اشتقت لغوياً من وفرة الشجاعة وشدة الحماسة والغيرة، طبقا لـ((الموسوعة التاريخية الكردية)) لمؤلفها (شرف خان البدليسي). ويتفق العديد من المؤرخين والمستشرقين على تمجيد الشخصية الكردية. إذ يكتب العلامة الهولندي (ماليبارد) عن صمود الكرد وثباتهم: ((الحقيقة لم نر مدينة أو قصراً أو جبلاً استطاع أن يصمد خمسين قرنا من الزمن مثلما صمدت أربيل)). ويشخص الكاتب الروسى (باسيل نكتين) عادات الكرد وأخلافهم بقوله : ((يمتاز الكردي باستقامته التي لا تتزعزع، وبحفاظه على العهد، وعطفه النبيل على أقاربه، وسلوكه الإنساني. فطبائع الكرد لم تتغير منذ ألف عام قبل المسيح ولحد الآن...انهم شعب قوي وموهوب)). ومع ذلك نجد بين الكتاب الكرد ذوي النظرة النقدية غير المتساهلة تجاه شعبهم، من يحاول تقصى بعض العوامل الجغرافية والاجتماعية التي راكمت رواسب سلبية في الشخصية الكردية، إذ يكتب (خالص مسور) في تحليله لفضاءات العقل الكردي: (( البيئة الجبلية، وان كانت قد حافظت على الحالة الكردية كشعب،ومنعته من الذوبان والانحلال ضمن واقع وخصوصيات القوميات الأخرى، وهذا هو

وبالتوازي مع ضغط هذه الأقوام الى حجب هذا الشعب عن إشعاعات الحضارات الخارجية...وأسهمت في إكساب العقل الكردي المزيد من التقوقع...مما جعله مغترباً عن محيطه)).

ولأجل مناقشة هذه الأفكار، وتحديد الكيفية التي مارست فيها التطورات التاريخية (سلباً أو إيجابا) فعلها التكويني الموضوعي في السيكولوجيا الكردية، ارتأينا أن نتوجه إلى أحد أعمدة الثقافة العلمية التنويرية في العراق، المؤرخ والمفكر الكردي الأستاذ الدكتور (كمال مظهر أحمد).

ولد الدكتور كمال في السليمانية في العام ١٩٣٧. وهو أول دارس من الشرق الأوسط نال شهادة دكتوراه العلوم (ناووك) السوفييتية في العام ١٩٦٩. له عشرات المؤلفات في تأريخ العراق والكرد، نشرت باللغات العربية والكردية والروسية، من بينها: ((كردستان في سنوات الحرب العالمية الأولى)) و ((الطبقة العاملة العراقية : التكون وبدايات التحرك)) و ((صفحات من تأريخ العراق المعاصر)) وآخرها ((كركوك وتوابعها: حكم التأريخ والضمير) الصادر في العام ٢٠٠٤. ولتلخيص المسيرة الفكرية لهذا المفكر الملتزم بحرفيات المنهج الأكاديمي ذي النزعة التقدمية الإنسانية الصلبة، نقتبسُ من القاضى والباحث (زهير كاظم عبود) هذه الكلمات: ((كمال مظهر أحمد...استطاع أن يؤسس مدرسة تاريخية تضم كل الأصوات الداعية لاعتماد الحقيقة الموضوعية في الكتابة التاريخية، اعتماد المنطق والضمير في التحليل التاريخي... اتسمت كتاباته وتحليلاته بالإنصاف وعدم الانسياق وراء رغبة السلطان ولا فتاوى السلطان، ولم تهتز له شعرة الجانب الإيجابي في الحالة، إلا أنها ومن جانب آخر أدت في إصراره على أن يقول الحقيقة ويعلّمها ويصر

عليها..)). وكان سؤالنا الأول هو:

+ هُل يمكن القول أن هناك شخصية كردية ذات سمات نفسية تاريخية محددة يشترك فيها أغلب الكرد سواء كانوا في العراق أو إيران أو تركيا أو سوريا أو الجمهوريات السوفييتية السابقة ؟ أم أن هناك شخصيات كردية متنوعة تبعا لهذا التنوع الجغرافي الذي وجد الأكراد أنفسهم فيه؟

لا أعتقد بوجود شعب واحد في العالم لا يحمل أبناؤه سمات نفسية مشتركة بغض النظر عن إفرازات جميع الحواجز، طبيعية كانت أم مصطنعة. ينطبق هذا القول حتى على شعوب الولايات المتحدة الأمريكية التي انقطعت جذورها عن الوطن الأم على مدى مئات السنين، فأن طبع ملايين الألمان هناك أقرب الى طبع بني جلدتهم في وطنهم الأصلى البعيد، بكثير من طبع مواطنيهم القريبين منهم من إنجليز وروس وبولونيين ويابانيين وغيرهم من أبناء عشرات الشعوب التي هاجرت الى أمريكا المعزولة عن قارتى أوربا وآسيا. شخصيا احتكيت بصورة مباشرة بأذربيجانيي وأرمن الاتحاد السوفييتي وإخوانهم في إيران والعراق، ولم أكن أتوقع بأن الفكر الاشتراكى لم يهز، برغم قوة تأثيره، القيم النفسية المشركة بين الطرفين، مع العلم أن أبناء الشعبين بدءوا يعيشون حالتين مختلفتين بصورة جذرية على مدى حوالي قرن من الزمن منذ عهد القياصرة، وبلغ الانعزال بينهما في ظل ما عرف بالستار الحديدي في عهد ستالين ذروته.

حال الكورد حال هؤلاء وغيرهم، بل ربما أنهم عاشوا وضعاً أفضل إلى حد ما، خصوصاً إذا أخذنا بنظر الاعتبار حقيقة مهمة في هذا المضمار، خلاصتها إلى ما يمس قيمه وموقعه، أو إذا وقع تحت تأثير

أن حدوداً حقيقية فاصلة بين أجزاء الشعب الكردي المختلفة لم تكن موجودة على أرض الواقع منذ أن ظهر الكورد في وطنهم كردستان قبل آلاف السنين. وظل هذا الواقع يحتفظ بقوته حتى بعد ظهور الدولتين المتصارعتين العثمانية والصفوية، ولم يفض صراعهما المستمر على مدى قرون طوال إلى إيجاد حل لمشكلة الحدود بين تركيا وإيران إلا بعد أن وضعت الحرب العالمية الأولى أوزارها. ولكن حتى ذلك الحل لم يعدو عن كونه حلاً قانونياً، لذا لم يكن بوسعه أن يحول عمليا دون استمرار التداخل الاقتصادي والاجتماعي بين أقسام الشعب الكردي، خصوصاً في المناطق الحدودية، فأن العشرات من العشائر الكردية التى توزعت على دول مختلفة ظلت تحتفظ بعلاقاتها، ويحمل أفرادها في الغالب أكثر من جنسية، وتتوزع مشاتيها ومصائفها على طرفي الحدود، وتحول التهريب بالتدريج الى مهنة رائجة في صفوفها. لذا لا غرو أن لا يشعر المرء، مثلاً، بأدنى فرق بين نفسية أحد أبناء عشيرة الجاف في منطقة (كهلار) المجاورة لكركوك مع نظيره في منطقة (جوانرود) داخل الحدود الإيرانية. أضف الى ذلك أن ظروفاً خاصة وعامة أدت إلى أن يتخلف الكرد عن الركب الحضاري، الأمر الذي تحول موضوعياً الى عامل مهم يحول دون اختلاطهم الواسع بغيرهم، مما حافظ على نقاوتهم إلى حد كبير، فأن مفردات العربية مثلا وجدت طريقها إلى لغتهم بصعوبة أكبر من اللغة الفارسية أو التركية.

لا أؤمن شخصيا بوجود فروق جوهرية بين طبائع البشر والشعوب. فباستثناء الشواذ يميل الإنسان عادة إلى الخير إلا إذا حوصر في لقمة عيشه، أو إذا تعرض

فكر متطرف غير عقلاني يعرض بضاعته الفاسدة بأسلوب مغر وخير أنموذج يخطر على بالي هو أن الكثير من الطائشين والمتطرفين الآن كان آباؤهم من خيرة الوطنيين العراقيين في أواخر العهد الملكي والمرحلة المبكرة التي أتبعت ثورة الرابع عشر من تموز لأنهم كانوا متأثرين يوم ذاك بأفكار قوى الخير العاملة على ساحة العراق السياسية.

+ إذن، ما دمت ترى أن هناك سمات نفسية تاريخية يشترك فيها أغلب الكرد، فما هي أبرز هذه السمات؟

لا أريد أن أبدي رأيي في السمات الشخصية للكرد برغم اعتزازي اللامحدود بكوني واحداً منهم. لكن غير الكرد، بمن فيهم الرحالة الأجانب، يعطون أوصافاً للكورد فريدة في بابها. منها احترام المرأة والوفاء والطيبة والبساطة والصدق والجرأة وغيرها من الصفات التي لم يكن بوسع النظام السابق، برغم كل أساليبه الملتوية لتشويه أبعادها، بحيث بقيت صورة الكردي تمثل صورة إيجابية مثالية في العقل الباطن للأكثرية الساحقة من عرب العراق وغيرهم. وفي هذا السياق ألجأ الى نموذج بسيط في شكله، عظيم في محتواه، وهو أن أي متبضع في الشورجة يميل الى التاجر أو الحمال الكردي أكثر بكثير مما يميل الى غيره.

+ يوجد انطباع متداول بين الكرد أنفسهم،أن الأجيال الكردية الجديدة تختلف في تركيبتها النفسية، بنسبة ما عن الأجيال السابقة. كيف تنظر الى هذه المسألة؟.

بعد اندماج المنطقة بالأسواق الرأسمالية العالمية قراها خشية أن يعرقلوا مهمات أزلام النظام الذين منذ أواسط القرن التاسع عشر، طرأ بعض التغيير كانوا يمارسون عملية غسل دماغ منظمة مع تلك

في السمات النفسية لجميع شعوب المنطقة بتأثير قيم الحضارة الأوربية الحديثة التي انتقلت إليها جنبا الى جنب البضاعة النوعية المستوردة من الغرب. يضاف الى ذلك بالنسبة للكورد عامل آخر تجسد في تفاقم الاضطهاد القومي ومحاولات الأوساط الحاكمة الالتفاف على طموحاتهم وقيمهم، مما زاد من حذرهم وشكهم المشروعين. ولقد تجاوز النظام العراقي السابق جميع الأنظمة الأخرى في محاولاته المنهجية الماكرة للنيل من السمات النفسية الإيجابية الموروثة، والراسخة في أعماق عوام الكورد وخواصهم، الأمر الذي كان يهدف الى زعزعة ثقة الكردي بنفسه ليرنو تحت تأثير ذلك الى جنسية ((أفضل وأرقى)) من جنسيته. وكنت حصلتُ بفضل بعض الخيرين على كتب خاصة أعدتها بصورة سرية شعبة الاستخبارات النفسية التابعة لرئاسة الجمهورية ومديرية الأمن العامة في النظام السابق، منها كتاب يقع في اثنتين وأربعين ومائة صفحة، ويحمل عنوان ((الشخصية الايزيدية). يحمل الفصل السادس والأخير من هذا الكتاب عنوان ((السمات العامة للشخصية الايزيدية))، تحاول مادته بوضوح ترسيخ الاعتقاد بأن شخصية اليزيدي الكردي ((شخصية مقهورة ومتقوقعة ومرتابة ومكبوتة ومذلة ومنقادة وقلقة ومهزوزة ومادية)). ومنها أيضا كراس ((سري للغاية ومحدود)) عنوانه ((ملاحظات حول عمل الحزب الشيوعي العراقي في المنطقة الشمالية)). يقع الكراس في سبع وعشرين صفحة جلها مكرس للحيلولة دون اتصال الكوادر الشيوعية بالجماهير الكردية المهجرة قسرا من قراها خشية أن يعرقلوا مهمات أزلام النظام الذين

الجماهير خدمة لسياسة التعريب المقيتة. وفي السياق نفسه أتذكر جيداً كيف منعت السلطة في أواخر السبعينيات وبدايات الثمانينيات من القرن الماضي تداول بعض مجلات الإغواء والإغراء العربية في جميع يستحق أن يكون سوى تلميذ متواضع في مدرسة على أنحاء العراق باستثناء المنطقة الكردية بحجة كونها منطقة سياحية، منها مجلة ((الشبكة)) اللبنانية على ما أتذكر.

> + يحذر المختصون بالسيكولوجيا الاجتماعية من أن المغالاة في (( الاعتزاز القومي )) يمكن أن تؤدي في ظروف معينة الى نوع من (( الشوفينية)). أين تضع الشخصية الكردية من هذين المفهومين في الوقت الحاضر، وهي تستعد لمرحلة تاريخية جديدة من مراحل نيل حقوقها السياسية والثقافية والإنسانية؟

> بالعكس تماماً، فهناك حد سميك فاصل بين مفهومي ((الاعتزاز القومي)) و ((الشوفينية)). الأول أمر مشروع بالنسبة للجميع، ولا كبرياء عندي يضاهي الكبرياء القومي، خصوصاً إذا كنتُ منتمياً الى خندق المظلومين الذين لا يمكن أن يكونوا شوفينيين أصلاً. فالشوفينية مصطلح ظهر أيام حروب نابليون بونابرت وحملاته التوسعية التي كان يشنها بحجة نشر مياديء الثورة الفرنسية، وكان الضابط (شوفيين) أشد المتحمسين للنزعة البونابارتية هذه ليتحول اسمه الى مصطلح يطلق على غلاة القوميين المتعصبين المنتمين للقومية الكبيرة أو الحاكمة، ممن يطمعون في أرض الغير بحجج واهية تبلغ حد تزوير حقائق التأريخ. وتولّد الشوفينية عادة التعصب القومى في صفوف الطرف الآخر، وهو أيضا توجه غير إيجابي سوى في كونه رد فعل مشروع على عمل

حماية الذات. ومن خلال متابعتي الشخصية للعديد من الظواهر أستطيع أن أؤكد بأن التعصب الكردي لا يؤلف ظاهرة متفاقمة برغم أن شوفيين الفرنسي لا حسن المجيد العراقي.

+ ولكن هناك منظور في علم النفس السياسي يقول: ((إن الأمم التي تُـقهر في مرحلة تاريخية معينة، غالبا ما تلجأ الى التعويض النفسى عن طريق الانتقام من مضطهديها في مراحل لاحقة)). فهل تتوقع أن ينقلب الكورد في المستقبل القريب أو البعيد، بعد أن ينالوا كيانهم الذاتى عبر الفيدرالية في العراق، من أمة مظلومة إلى أمة ظالمة تسعى للثأر من أبناء القوميات المحيطة بها؟

كنت أتمنى أن توجه مثل هذا السؤال إلى باحث غير كردي، لا أريد مع ذلك، أن أتهرب من الجواب. الكورد أيضاً مثل غيرهم، من المكن أن يخطئوا، كما من المكن أن يصيبوا، الأمران اللذان يعتمدان على حكمة من يقودهم ويقود غيرهم من جيرانهم، وعلى النخبة المنتمية إلى جميع الأطراف، نحن بحاجة إلى عقل ومشاعر (الجواهري) و (معين بسيسو) و (عزيز نسین) و (إسماعیل بیشکجی) و (ایرج) و (خسرو روزبه) و (کوران) و (لیلی زانا) الذین رصعوا معا إكليل الأخوّة والصفاء بدرر فريدة. كم أتمنى أن يحذو الجميع حذو الشعب الأرمني العريق. نحن ظلمناهم واشتركنا في مذابحهم غير الإنسانية بتحريض من قوى الظلام من أعوان السلطان عبد الحميد الثاني والاتحاديين فيما بعد. إلا أنهم باستثناء حالات نادرة، آمنوا بمبدأ العفو عند المقدرة، فتعاملوا مع كرد غير مشروع ليتحول بحكم ذلك الى احدى أهم أدوات أرمينيا معاملة طافحة بمشاعر الكرم والأخوة. رأيت

بأم عيني نعيم كرد بلدة ( الكه ز) التي تقع على مبعدة أميال قليلة من العاصمة يريفان.

+ تتباين المواقف في الساحة العراقية اليوم من موضوعة ((الفيدرالية)) وتأثيراتها المحتملة على مستقبل العراق. وقبل الخوض في الإفرازات النفسية للفيدرالية، وما اذا كانت تعد حلًّ يحفظ للشخصية الكردية هويتها التأريخية، أود أن أسأل عن جذورها التاريخية؟

تعد الفيدرالية تاريخيا من أفضل ما أنتجه الفكر الإنساني النيّر بهدف تجاوز مشكلات اجتماعية مستعصية. أعتقد أن الذين يعادون الفيدرالية لا يفقهون معناها ومغزاها وموقعها الإيجابي في التأريخ. ومن أجل التوضيح أفتبس خلاصة ما ذكرته بهذا الخصوص في كراس لي صدر قبل أشهر بعنوان ((آراء في الفيدرالية)). إن كلمة الفيدرالية مقتبسة في الأصل من كلمة لاتينية قديمة مقتبسة في الأصل من كلمة لاتينية قديمة المصطلح يطلق في عهد الإمبراطورية الرومانية، التي ظهرت قبل الميلاد بعدة قرون، على العشائر الحدودية التي كانت تدافع عن تخوم الدولة وتحميها. من هنا فأن المصطلح ينطوي على مفهوم إيجابي منذ ظهوره قبل أكثر من ألفي سنة.

وهكذا كان الأمر أيضاً في التأريخ الحديث والمعاصر، وهو ما يهمنا أكثر من غيره، فأن جميع الذين آمنوا بالفيدرالية وناضلوا من أجلها في تلك المرحلة كانوا ينتمون إلى خندق الوطنية، والى المظلومين تحديداً، منهم،على سبيل المثال، الفيدراليون الفرنسيون الذين كانوا ينتمون الى المقاطعات والأطراف ممن علقوا آمالاً كبيرة على شعارات الثورة الفرنسية عن الحرية والإخاء

والمساواة، فتطوعوا للدفاع عن مكاسب الثورة التي تكالبت عليها القوى الرجعية في الداخل، كما في الخارج، فتوجهوا من كل حدب وصوب الى العاصمة باريس وهم يحملون إيمانا عميقاً وسلاحاً بسيطاً حيث أبدوا آيات البطولة في ميادين القتال، خصوصاً ضد القوى الخارجية التي كانت ترنو الى وأد الثورة في مهدها. وهؤلاء الفيدراليون هم أول من أنشدوا نشيد الثورة الفرنسية المعروف بالمارسيليز. ولم يؤد فيدراليو إيطاليا دوراً أقل شأناً في الحركة الوطنية العامة في مطلع العقد الثالث من القرن التاسع عشر، مما ساعد على تمهيد الطريق لتحقيق الوحدة الإيطالية فيما بعد.

ومن المفيد أن نشير بالمناسبة إلى أن جميع المتعصبين تبنوا مواقف نقيضه تماماً للمواقف التي تبناها الفيدراليون في التأريخ الحديث والمعاصر، وخير مثال نسوقه هنا لتوضيح هذه الحقيقة هو موقف عدد غير قليل من قادة الثورة الفرنسية الذين تخلوا بسرعة عن قيم ثورتهم الكبرى، فغدوا يرون أن من حقهم حكم العالم بأسره بحجة نشر مبادئ الثورة، وبلغ هذا التوجه ذروته في عهد نابليون بونابرت. وهنا ينبغي أن نشير إلى أن جميع حملة النزعة ومكان ضد الفيدرالية القومية، بدءاً بشخص نابليون في كل زمان ومكان ضد الفيدرالية القومية، بدءاً بشخص نابليون نفسه الذي تبنى موقفاً غير ودي من فيدراليي بلاده المتفتحين، مع العلم أنه كان بأمس الحاجة إلى تأييدهم ومؤازرتهم.

تثبت تجارب التأريخ أن الفيدرالية تبعد أصلاً فكرة الانفصال شرط أن تكون هدفاً ثابتاً لا مناورة تستهدف الاحتواء. وكل تجارب التأريخ تثبت ذلك،وتبين أن أقوى الدول في العالم هي الدول

الفيدرالية. فلم تظهر الفيدرالية كفكر سياسي الا بوصفها استجابة ضرورية لحاجات المجتمع، وفي ضوء خصوصياته المحددة، وهي تحولت الى أساس قوي لتعزيز مقومات الدولة حيثما طبقت بصورة صحيحة.وفي الواقع لم يستجب لهذا الفكر فقط أولئك الذين تخلفوا عن الركب الحضاري لأكثر من سبب، فجلبوا الويلات لشعوبهم بسبب ذلك. وخير أنموذج أسوقه في هذا المجال هو الإمبراطورية العثمانية المترامية الأطراف، فأن نظامها على أرض الواقع كان في أوج قوته يمثل أشبه ما يكون بنظام فيدرالي، بل وحتى كونفدرالي غير معلن، فأن السلاطين الأوائل لم يتدخلوا قطعا في شؤون الإمارات غير التركية التي ظلت شبه مستقلة، لا تؤدي تجاه الباب العالى سوى ما عليها من التزامات مالية وعسكرية دون ضغط أو إكراه، ودون أي تدخل مباشر، أو حتى غير مباشر في شؤون حياة أهلها الخاصة والعامة،في تقاليدهم ولغاتهم، أو أرض أجدادهم. ولذلك لم يفكر أحد يوم ذاك بالانفصال،حتى أن الأرمن كانوا يؤلفون يومذاك عنصر بناء لا هدم رغم انتمائهم الديني المسيحي، وموروثهم الحضاري. وهذا يعنى أن التنوع الأثنى والديني والمذهبي تحول الى مصدر خير، وعامل ازدهار للدولة بمقياس الزمان والمكان. غير أنه ما أن انقلبت الآية في زمن السلاطين المتأخرين، وخصوصا في عهد الاتحاديين، حتى تحولت القوميات غير التركية، وشجونها الكثيرة الى عبء ثقيل على كاهل الدولة، والى عامل فاعل في نخر أسسها، وتحويلها إلى ((الرجل المريض)) الذي تخبط في اختيار الدواء فأدركه الموت غير مأسوف عليه.

في المناطق العربية من العراق، يعتقد أن الفيدرالية ستكرس ( من الناحية النفسية) انعزال الكرد عن بقية قوميات العراق، وما سيترتب على ذلك من نتائج سلبية لاحقا على وحدة البلاد. كيف ترد على هذا الرأس، بالرجوع إلى الحقائق التاريخية؟

ظهرت أفضل الفيدراليات على أساس الاختيار الحر الذي يحتوي حق تقرير المصير دون أن يلغيه. لكن الملفت للنظر أن أحداً لم يلجأ الى ذلك الحق سوى الفنلنديين الذين انطوى موقفهم على رد فعل مشروع كان مبعثه الاتحاد القسري الذي فرضه عليهم القيصر الروسي. وعلى هذا الأساس لم تجن الدول الفيدرالية في العالم، وبشتى أشكالها، سوى الخير من نظامها، ومنها الولايات المتحدة الأمريكية وكندا وسويسرا والبرازيل واستراليا والهند وغيرها لأنها حققت المساواة المطلقة بين رعاياها بغض النظر عن جميع انتماءاتهم. فأن (الريتورومان) الذين يؤلفون أقل من (١٪) من مجموع السكان في سويسرا يتمتعون بنفس الحقوق التي يتمتع بها الألمان الذين يؤلفون حوالي (۷۰٪) من مجموع السكان،بما في ذلك حق تبوء أي منصب رئاسى أو وزاري أو دبلوماسى. ولهذا السبب،لا غيره، لم يستطع الزعيم الفاشي (موسوليني) منذ العام ١٩٢٢، ولا الزعيم النازي (هتلر) منذ العام ١٩٣٢ أن يؤثرا على وحدة الألمان والفرنسيين والإيطاليين والريتورومان الذين بدأ أبناء جلدتهم خارج سويسرا يأكل بعضهم البعض طوال سنوات ست من عمر الحرب العالمية الثانية. بل وأكثر من ذلك أن خلفية هذه المساواة جعلت أذهان القوميات السويسرية الأربع مستعدة للتحول الى نظام فيدرالي في القرن التاسع + ومع ذلك، توجد مؤشرات على وجود رأي عام عشر بعد أن عاشت بلادها نظاماً كونفيدرالياً على

مدى حوالي ستة قرون قبل ذلك التأريخ.

إن الإفرازات الإيجابية لمثل هذا التعامل العقلاني لا تعد ولا تحصى، ويكفي أن نقول بهذا الصدد أن من الصعب أن يصدق أحد اليوم أن السويسري الذي يعد أفضل أنموذج إنساني في عالمنا المعاصر على جميع الصعد، ويتمتع باستقرار نفسي قل نظيره، كان أجداده يمثلون أسوأ أنموذج على صعيد القارة الأوربية في العصر الوسيط، حتى أنهم تحولوا الى مصدر رئيس لتزويد جيوش المرتزقة الأوربية بالأوباش الذين أدوا نفس الدور الذي أداه ((جحوش كردستان)) على مدى سنوات طوال.

أود أن أشير أيضا الى حالة فيدرالية عشت في أجوائها على مدى عقد واحد من الزمن، وأقصد بها الفيدرالية السوفييتية. ان من أفضل ما حققته ثورة أكتوبر الاشتراكية عام ١٩١٧ لشعوب الإمبراطورية الروسية هو تحويل نظام القياصرة المستبدين الى اتحاد كونفدرالي في البداية، ومن ثم الى اتحاد فيدرالي اختياري منذ العام ١٩٢٢. لاحظت،مثل جميع زملائى العراقيين الآخرين الدارسين هناك، العديد من الجوانب الإيجابية في الفيدرالية السوفييتية، فلم نحس بأي نوع من التعالى القومى الشوفيني لدى الأكثرية الروسية. وكان لكل جمهورية من الجمهوريات الخمس عشرة علمها الخاص يرفع جنبا الى جنب علم الدولة المركزي فوق جميع المؤسسات الرسمية دون استثناء. كما أن اسم العملة الروسية كان مطبوعا على الروبل بخمس عشرة لغة،بضمنها، على سبيل المثال، منات باللغة الأذربيجانية. وكان التعامل مع اللغات القومية يجري على قدم المساواة مع اللغة الروسية في جميع ميادين الحياة اليومية. ولم ألاحظ

في المؤسسات العلمية التي كنت أتعامل معها في (باكو) عاصمة أذربيجان السوفييتية، ولا في (يريفان) عاصمة أرمينيا السوفييتية أي وجود روسي. فعلى سبيل المثال لم أجد لا في معهد شعوب الشرقين الأدنى والأوسط التابع لأكاديمية علوم أذربيجان في باكو، ولا في معهد الاستشراق التابع لأكاديمية علوم أرمينيا في يريفان طالباً، أو أستاذاً روسياً واحداً، وكذلك في المكتبات العلمية الكثيرة التى كنت أتردد عليها باستمرار، بينما كان العشرات من أبناء القوميات غير الروسية يعملون ويدرسون في نظيرات تلك المؤسسات في موسكو ولينينغراد وغيرهما من كبريات المدن الروسية. ولن أنسى تواضع وبساطة (رينا) طالبة الدراسات العليا في معهد شعوب الشرقين الأدنى والأوسط بباكو، وتعاملها الطبيعي جدا، بل المشوب بقدر واضح من الخجل، مع الجميع، وتنقلها مع زميلاتها الأخريات مع العلم أنها كانت ابنة السكرتير الأول للحزب الشيوعي الأذربيجاني (آخندوف).

+ من المعروف في حقل دراسات الإدراك الإجتماعي أن الأفراد المنتمين إلى أي جماعة بشرية سواء كانت سياسية أو قومية أو عرقية أو ثقافية، لا بد أن يحملوا في أذهانهم ((صورة نمطية)) عن السمات الشخصية لأفراد الجماعات الأخرى. ولهذه الصور النمطية تأثير مباشر في تحديد طبيعة العلاقات بين هذه الجماعات سلباً أو إيجاباً. ما هي برأيك خصائص الصورة النمطية التي يحملها كل من الكردي والعربي عن بعضهما في عراق اليوم في الكردي والعربي عن بعضهما في عراق اليوم في الحقب السياسية السابقة ؟. وهل تغيرت هذه الصورة قياساً بما كانت عليه في الحقب السياسية السابقة ؟. وها هي طبيعة الآفاق المستقبلية للعلاقة بين الكرد والعرب انطلاقاً من

نمطية هذه التصورات الذهنية التي يحملونها عن بعضهم؟

العلاقات بين العرب والكرد كانت دوما علاقات مثالية. لا أقول ذلك جزافاً أو بدوافع عاطفية، بل على أساس شواهد تاريخية محددة. فبعد أن فقد الكرد الأوائل حكم أنفسهم بأنفسهم، وتقلص دورهم الحضاري في ظل الدول التي توالى حكمها على كردستان على أثر سقوط الدول والإمارات الكردية القديمة الواحدة تلو الأخرى، كان أمرا طبيعيا أن يرحب الكرد بالإسلام باعتبار ذلك وسيلة للانتقال الى وضع أفضل مما كانوا فيه. ولقد دشن هذا الواقع أول احتكاك مباشر وواسع للكرد وكردستان بالعرب حملة راية الدين الجديد- ولم يمس الإسلام الكيان القومي للكرد داخل وطنهم، بل انه ساعد على تعزيز ذلك الكيان بوجه الشعوب والأنظمة غير الإسلامية المتاخمة لكردستان، لا سيما في طرفها الشمالي. ولقد احتفظ الكورد بخصائصهم القومية، وبلغتهم في ظل الإسلام وحضارته على الرغم من تحولهم الى عنصر فاعل بالنسبة لكليهما. وتعززت هذه العلاقات أكثر في أواخر العهد العثماني، ولا سيما بعد انتقال السلطة الى الاتحاديين المتعصبين الذين عادوا العرب والكورد على حد سواء. فحسب الوثائق الروسية الخاصة أجرى الشيخ محمود اتصالات خاصة مع شريف مكة، حسين وأولاده، مقترحا عليهم التعاون في نضال الطرفين ضد الاتحاديين، بأن بعث إليهم رسائل عديدة بهذا الخصوص، وقعت إحداها بيد المسؤولين العثمانيين. وعلى أديم الشعيبة اختلطت دماء العرب والكورد في نيسان ١٩١٥ أثناء تصديهم للجيوش البريطانية الغازية، فمنح بسطاء الفرات الأوسط الكورد ثلث الجنة في

هوسة شعبية معروفة وردت بصياغتين ((ثلثين الجنة لهادينا وثلث الجنة لكاك أحمد وأحفاده))، و ((ثلثين الجنة لهادينا وثلث الجنة للشيخ محمود وأكراده)).

وقد دخلت هذه العلاقات مرحلة جديدة مع انتهاء الحرب العالمية الأولى وفرض الاحتلال ثم الانتداب على العراق. وبحسب وثائق وزارتي المستعمرات والخارجية البريطانيتين، وبشهادة مؤلفين إنجليز مطلعين من أمثال (لونكريك) و( ادموندز) كان ((الطائر الشؤم)) الشيخ محمود، حسب وصف البريطانيين له،على اتصال مباشر برجال الحوزة في النجف وكربلاء، وبعدد من رؤساء العشائر العربية المعروفين. وتحدثت إحدى الوثائق عن استقبال زعماء العبيد والبيات للشيخ محمود بعد عودته من منفاه في الهند سنة ١٩٢٢. وتتحدث وثيقة خاصة أعدت لشخص الملك فيصل الأول في كانون الثاني ١٩٢٣ عن اجتماع مهم عقده الشيخ محمود مع (٤٣) رئيساً عشائرياً لوضع خطة لنظامه، كان اثنان منهم من رؤساء العشائر العربية في الحويجة، الأول رئيس فخذ البوعلى فرحان الروحان، والثاني هو سيد عبد القادر اغا من ملحة. ومن المناسب أن أشير هنا الى عبارة وردت في نص القسَم الذي كان على كل من يمنح العضوية في صفوف الحزب الشيوعي العراقي في خمسينيات القرن الماضي أن يؤديه، وهي أنه يكون مخلصا لتراث محمد جعفر أبو التمن والشيخ محمود.

ومع ظهور الفكر التقدمي على الساحة اتخذت الأخوة العربية - الكردية بعداً أعمق حين تحول النضال المشترك للشعبين الى واحد من أهم عناصر الحركة الوطنية العراقية، مما تجسد في أيام الوثبة

عام ١٩٤٨ وانتفاضة ١٩٥٢ وحركة الاحتجاج ضد العدوان الثلاثي على مصر. أتذكر شخصياً حتى اليوم الهوسة التي كنا نرددها نحن الطلبة العرب والكرد معاً في ساحة دار المعلمين العالية، وفي شوارع الوزيرية وباحة السفارة المصرية: ((مصر الحرة ما نبيعها، عشر سنين نحارب بيها)).

هذا يعنى،على الخيرين أن يبذلوا كل ما في وسعهم من اجل إحياء هذا التراث السياسي الجليل بعد أن امتدت إليه يد التخريب والتحريف في ظل النظام السابق الذي زرع بذور التفرقة والشقاق والتعصب الأعمى بصورة منهجية على مدى خمسة وثلاثين عاما، وأصبح الكرد الضحية الأولى لمثل هذه السياسة الخرقاء لأنها جعلت وجودهم القومى، وأرض أجدادهم أمام خطر محدق حقيقي غدا معه كل ما هو كردي مرفوضا لا في نظر المتعصبين وحدهم، بل وحتى في نظر قطاع من بسطاء الناس بسبب وعيهم المتدنى، أو بدوافع مصلحية ضيقة، مما أصاب الوحدة الوطنية في الصميم، وجريرة ذلك تضاهى جريرة القبور الجماعية دون ريب. مع ذلك علينا أن نكون متفائلين ونؤمن بالمستقبل. ان جميع زملائي وأخواني الكثيرين من العرب والكرد يفكرون مثلما أفكر، وفي ذلك مبعث تفاؤلى دون أن أنسى أن الساحة بدأت تشهد ظواهر خطيرة للغاية تمس الكرد وكرامتهم في الصميم، وهي غريبة عن طبيعة العراقيين وتأريخ علاقة العرب بالكرد الذين أتمنى أن لا ينفذ صبرهم.

+ هناك رأي يقول أن الجالية الكردية في بعض بلدان شمال أوربا – التي ما تزال لها أواصر اجتماعية واقتصادية قوية بموطنها الأم– صارت تشكل بحد ذاتها مجتمعاً كردياً له خصائص حضارية وسلوكية

متمايزة إلى حد كبير عن مجتمع كردستان. ما تأثير هذا الإنقسام الجغرافي على الهوية التاريخية للشخصية الكردية مستقبلاً؟

كنت أتمنى دوماً أن يكون للكورد والعرب دوما ، كما لليهود لوبيهم الخاص في الغرب الذي يتمتع بتأثير مباشر على سير الأحداث في كل مكان. كان الشهيد الدكتور (عبد الرحمن قاسملو) سكرتير الحزب الديمقراطي الكردستاني الإيراني، يولي هذا الموضوع اهتماما استثنائيا إدراكا منه لأهميته، وحقق في مضماره مكاسب جديدة خدمت القضية الكردية. فقد قطعت علاقات قاسملو الودية بعدد كبير من كبار الساسة والصحفيين الأوربيين شوطا بعيدا ، بحيث عندما استشهد في فيينا نقل جثمانه خصيصا الى باريس ليدفن هناك في مقبرة الاشتراكيين في تشييع مهيب حضره عدد كبير من أقطاب اليسار المعروفين. وقد أدى الوجود الكردي الملموس، خصوصاً في فرنسا وألمانيا، دوراً متميزاً في جلب انتباه العالم المتمدن الى مأساة الكرد. من هذه الزاوية يفترض تقويم وجود الجالية الكردية في الأقطار الأوربية. وأرى أن ما هو ايجابي في هذه الظاهرة أكثر بكثير مما هو سلبي. فقد تحول معظم هؤلاء الى مصدر رزق لأفراد أسرهم في الوطن الأم،فضلا عن ظاهرة التزاوج فيما بينهم، أو إقبالهم على الزواج من قريباتهم في كردستان التي تؤشر حرصهم على هويتهم القومية وتمسكهم بتقاليدهم الخاصة. ومن المعروف أن لدى الجالية الكردية في أوربا تنظيماتها وصحافتها الخاصة بها، وهي تولى أعيادها وتقاليدها الموروثة كل ما يستحق من اهتمام، وتتابع القنوات الفضائية الكردية أكثر من غيرها. وشخصيا أحتفظ بعشرات الرسائل من شباب تلك الجالية دون أن أعرفهم، كما أن المصير تحديداً فأنه أصبح شائعاً على نطاق واسع العديد منهم يتصلون بي هاتفياً في مناسبات مختلفة، ويبعثون لي بمؤلفاتهم،الأمر الذي ينطبق أيضاً على مثقفنا البارز محمد الملا عبد الكريم المدرس، وربما على غيره أيضاً.

> + وأخيراً... تبقى قضية حق الكرد في تقرير مصيرهم بما فيه حق إقامة دولتهم القومية المستقلة، قضية لها بريقها وحيويتها في نفس كل كردي، بل ويذهب غالبية الكرد الى القول أن الكرامة الكردية تظل منقوصة حتى يرفرف علم موحد لدولة كردستان المستقلة.إلا أن هناك رأيا آذر أقل انتشارا يقول أن الشخصية الكردية يمكن أن تجد فرصتها الانسانية في تحقيق ذاتها ضمن عراق ديمقراطي تعددي فيدرالي أكثر مما هي عليه في دولة كردية مستقلة ذات طابع قومي عشائري في بنيته السياسية. فما هو موقفكم من وجهتى النظر هاتين؟

> يحق للكورد أن يتمتعوا بكل ما يتمتع به غيرهم، وهذا قانون طبيعي ينطبق على جميع شعوب الدنيا دون استثناء إذ ولى عهد ((شعب الله المختار))، ولا اختلاف بين عقلاء الناس في تقويمهم لهذا المبدأ القويم الذي من شأنه أن يساعد كثيراً في حل مشكلات العباد والجماعات والبلدان. فمنذ القرن الرابع عشر كان يوجد نظام في إنجلترا ينطبق على الجميع اسمه ((قانون العدالة أو المساواة)) Equity. وبعد مرور أكثر من ستة قرون على ذلك لا يقر الظلاميون المتخلفون مثل ذلك الحق للكورد. أما حق تقرير

في عصر الثورات البورجوازية الأوربية الكبرى، ولم يتصد له هناك سوى من كانوا يحملون بقايا الفكر الإقطاعي، وللأسف الشديد يعيد التأريخ هنا نفسه بحذافيره لدينا.

مع انتصار أول ثورة اشتراكية في العالم في تشرين الثاني ١٩١٧ ترسخ مبدأ حق تقرير المصير الى حد كبير. مع كل ذلك علينا أن لا ننسى أيضاً أن حق تقرير المصير لا يعنى الانفصال بالضرورة، ومن الثابت أن الانفتاح ساعد كثيراً على احتواء النزعات الانفصالية في كل زمان ومكان.علينا أن نواكب العالم المتمدن في توجهاته العقلانية. ان الحدود الدولية في طريقها الى الزوال في أوربا الغربية منذ أواخر القرن الماضي، وحل اليوم الصفاء والوئام بين الفرنسيين والألمان بعد أن فرّقت أنهار من الدم بينهما على مدى قرون طوال، وفي هذا درس بليغ لكل من يريد أن يعتبر، وأن يدرك بأننا دخلنا القرن الواحد والعشرين.

ومع آخر حروف الدكتور كمال في سياحته التأريخية في الأعماق الكردية، وجدنا كلمات شاعر الكرد الخالد ( عبد الله كوران) تصدح في :

> أريد من الفتى الكردي أن يضع على كفه قلبه الدافئ، المفعم بالإحساس ويطوف به بين فرق الشباب ويذيع مشاعره في أعطاف العالم ولا يتوهم أنه كردي، متأخر، ضئيل فقد بزغ في الأفق فجر للإنسان يمحو مساحات الصغر والكبر بين الشعوب.

# القاص و الاعلامي مصطفى صالح كريم: الاحداث المبكرة التى عايشتها انضجت تجربتي

اجرت الحوار: رحاب حسين الصائغ



تجدهــم دائمــاً في الصفــوف الأماميــة يعملون على مواجهة المواقف الصعبة ومخالب الظلم، من شــروط البقاء وخلود الحركة نحو زمن التقدم وشق فجر المستقبل بالتفاني الدائم دون عجز أو إبطاء، لأنَّ الحوار الشيق معه. حامل الشعلة خطواته ثابتة ويقينه السير إلى الأمام والوصول للهدف.

حين التقيت بالصحفى والقاص الأستاذ، مصطفى صالح كريم نائب رئيس تحرير جريدة الاتحاد، نالني إحساس جميل بالقوة لما تحمل شخصيته الثائرة كالطبيعــة والتــى تلهم محــاوره الكثير مــن معانى متفوقا وذكيا، نصحنى بعض الأصدقاء من الأقارب أن

اشكاليات الحياة لاتترك الجاديين بدون أن تركز الحياة والرقة المزوجية بالثقة المتبادلية، الحديث صنمها في قلب أيامهم، وبما أنهم يملكون قوة حسية معه يجعلك شاردا بين يدي زاهد ملم بمعارف الهبة فكريــة خاصة تعمل على تحدي ذلك الصنم ودحره، والرغبــة، وبيان كمال فائض في قدرته على أشــغالك بتاريخ حياته الحافل بالصبر والتحمل والمواجهة رغم كل المعاناة، وإصراره على أن يكون كما يريد هو ويرى، لم يثنه شيء أو عائق، التقيته منذ ايام وكان هذا

× اسالک اول عـن العلامـات الاولى عـن تلـک البدايات البعيدة..

- حينما كنت في الصف الرابع إعدادي في المرحلة الثانوية من دراستي، فصلت بسبب نشاطي السياسي، حينها اصابني القلق تجاه مستقبلي وكوني طالبا

ادخــل دار المعلمين الابتدائية في بغداد، رغم احترامي الشديد للتعليم، لم أكن متهيئاً لهذا الموضوع الذي كان يتعارض ورغبتي في إكمال دراستي ورغبتي في دخول احدى الكليات حيث لم تكن الجامعات موجودة آنداك، لذلك اضطررت أن ادخل دار المعلمين التي دفعتني إليها الظروف مرغماً، أكملت دراستي في دار المعلمين في الأعظمية ببغداد، ولكنى في السنة الثانية كنت قد قررت أن امتحن الخامس الإعدادي إلى جانب دراستي في الداركي انتقل لكلية دار المعلمين العالية، لكن التحقيقات الجنائية ألقت القبض على، وهكذا عرفت السـجن مبكراً لذلك أقول إن عبارة مبكر وهي لازمــة عندي لذلـك، ورغم اني لم اكـن قد نضجت بعد سياسياً الا انى نزلت مبكراً ضيفا على المعتقلات والسجون، وبعد خروجي كان هناك أساتذة في دار المعلمين أمثال الأســتاذ جمال الدين الآلوسي والدكتور فيصل السامر دافعوا عنى وساعدوني في دخول الامتحان حيث حصلت على درجات عالية جداً أهلتني للبعثة العلمية، ولكن التحقيقات الجنائية لم توافق على ذلك، لذلك انخرطت في سلك التعليم وفي التعليم واصلت العمل كمعلم وكمدير وكمشرف تربوي، إلى أن أحالني النظام السابق للتقاعد الإجباري بناء على مواقف سياسية، تعرضت للتوقيف مرة أخرى في عام ١٩٦٣ حيث قضيت ١٨ شهراً في المواقف والمعتقلات، وأبعدت عام ١٩٧٥ للرمادي لمدة ثلاث سنوات هذا من الناحية السياسية، أما من الناحية العائلية فقد تزوجت مبكراً أيضاً كان عمري إذ ذاك في حدود العشرين، حيث كان والدي يتصور أن الزواج المبكر سيبعدني عن السياسة، لكن الزواج لم يحد من نشاطي السياسي واستمرَّ تواصلي مع العمل السياسي

السري كل هذه الاحداث التي عايشتها بصورة مبكرة لاشك انها انضجت تجربتي.

### × وفيما بعد ما الذي انجزته؟

- من خلال هذه السلسلة المتواصلة من التشريد والنفى والاعتقالات، في عام ١٩٧٤ صعدت للجبل وانخرطت في الثورة الكردية وأصبحت مديراً لإذاعة الثورة ومن الأعمال التي لم تفتني تذوقي للأدب والصحافة، فانا منذ مطلع شبابي عشقت الأدب وكانت لى محاولات في كتابة القصة واستمرت معي، وقد كتبت العديد منها ونشـرت لـى مجاميع (رنين السلاسـل) و(شـهداء قلعة دمدم) و(متشحة بالسواد في العالم الرابع) وترجمت اغلب قصصى للعربية، ونشرت في مجلة الأقلام والطليعة والثقافة والمثقف، وكتب عنها نقاد عراقيون وفلسطينيون وسوريون مثل زهير كاظم عبود/ ياسين النصير/ د. فايق مصطفى/ فاضل ثامر /يوسف يوسف/ لقمان محمود، ومن النقاد الأكراد/ د. عزالدين مصطفى/ د.معروف خزندار/ كمال غمبار/ د. رؤوف عثمان/ عبد الرزاق بيمار/ فؤاد حمه خورشيد/ محمد البدري، ولي كتاب دراســة عن الشاعر الكبير بيره ميرد، والى جانب اهتمامــى الأدبى عملت في الصحافة ففي بداية مبكرة تطوعت للعمل في صحيفة محلية في السليمانية وكانــت أدبية عملت فيها لسـنوات دون أن اخذ منها قرشاً واحداً، حتى أصبحت سكرتيراً لتحرير الجريدة، كي أحول مسارها إلى مسار قومي وطني مع الاهتمام بالجانب الأدبى فهذا العشق الصحفى كان دافعه الهواية وليـس الاحتراف، احترفت الصحافـة بعد الانتفاضة، فقـد كلفتني القيادة السياسـية في الاتحـاد الوطني الكردســتانى أن اعمل في الصحافــة وابتعد عن العمل

الوظيفي، ولم أقبل أي وظيفة بعد ذلك بقيت كعضو في هيئة تحرير صحيفة كوردستاني نوى، وعضو هيئة تحرير الاتحاد وفيما بعد مدير مكتب الاتحاد وبعد ذلك نائب رئيس تحرير الاتحاد ولحد الآن، أما من ناحية العمل النقابي عملت في اتحاد الأدباء الكرد أربع سنوات كسكرتير فرع السليمانية، وبعد عودتي من الرمادي انتخبت رئيساً للفرع، بعد الانتفاضة، كما أسلفت تفرغت للصحافة وحينما تشكلت نقابة صحفيي كردستان في السليمانية وبعد ضغوطات من الأصدقاء والرفاق انتخبوني لمنصب نائب نقيب صحفيي كردستان في السليمانية، وبعد أن وحدنا النقابتين رسا المنصب عليًّ وبقيت نائب النقيب، وارجو أن اكون عند حسن ظن الذين اختاروني وأنا الآن أعيش بين الاتحاد والنقابة، كل هذا على حساب الجانب الأدبي، باعتقادي ان الصحافة تقتل الابداع.

### × كيف تنظر لهذه المسيرة الأن؟

- يجب أن يكون المسؤول في الموقع الذي يمكن أن يبدع فيه عندما تناط المسؤولية بشخص مؤهل له، وأتمنى أيضا لشعب كردستان العز والحرية في ظل الفيدرالية التي آمن بها والتي هي نظام ديمقراطي

متبع في عديد من دول العالم وان نعيش جميعاً في أطار العراق الديمقراطي الفيدرالي الموحد وآمل ان يبقى اصدقاء الكرد في مواقفهم الأخوية معنا ولايتراجعوا عن تعهداتهم مواثيقهم السابقة، وأن يعترف الجميع بالحقوق المشروعة للشعب الكردي الذي قدم أنهراً من دماء شهدائه في سبيل حريته وكرامته.

بعد هذا الحديث الشيق مع الأستاذ نائب رئيس تحرير جريدة الاتحاد، ابعد عني قلق معرفة البراهين وشروطها المحتملة، وما يخالف القياس ألبرهاني والقياس الجدي والخطابي، وان كان لا بد من معرفة القياسات علينا دراسة منطق الحياة وقوانينها المفعمة بالتمايز في إدراك المعنى لوجودنا، وبين يدينا حياة الأديب والصحفي والمتحدث اللبق والضليع باللغة العربية مصطفى صالح كريم، ونعتمدها مرجعاً في إشكالات تصادفنا في مقتبل أيامنا التي نسعى من اجل أشكالات تصادفنا في مقتبل أيامنا التي نسعى من اجل التكون بالمستوى المطلوب، لأنه من الرجال الذين يعملون بصمت وصدق ويصلون الهدف بما وجدوه الصواب لما بدأ، بكل تواضع مازال دؤوباً ونشطاً ويحمل روح الشباب المرح، رجل متفائل يعاند غبار الأيام غير البه للعاطل منها، محتفظا بذاكرة قوية يحسد عليها.

### وثائق

# القضية الكردية في حقبة أربعينات القرن المنصرم ابان العهد الملكي في العراق

### الشيخ محمد الخال

عثرت في مكتبة والدي -رحمه الله- على مذكرة بالغة الأهمية تخص قضية شعبنا الكردي، وتحوي على احداث هامة صاحبت تشكيل الدولة العراقية وظهور الحركة الكردية من جديد، وحركة الشيخ محمود الحفيد واستفتاء الشعب العراي في شكل الحكم الذي يرغب فيه. (خالد محمد خال)

وفيما يلي نص صورة كتاب وزارة الداخلية المرقم م خ/ ١٠٢٨ والمؤرخ في ١٩٤٤/٥/١٦ الموجه الى :-

متصرفية لواء الموصل

متصرفية لواء السليمانية

متصرفية لواء اربيل

متصرفية لواء كركوك

الموضوع/ اصلاح الادارة في الألوية الشمالية

نرسل اليكم في طيه صورة كتاب سكرتيرية مجلس الوزراء المرقم 187 والمؤرخ في 1988/0/1 مع صورة التقرير المتعلق باصلاح الادارة في الألوية الشمالية للاطلاع على ماجاء فيه.

التوقيع/ وزير الداخلية

ان المقترحات السواردة في التقرير تخص اصسلاح الادارة في المنطقة الشسمالية والعناية بالمعارف والصحة والعمران وغير ذلك من الأمور الحيوية فيها.

سكرتير مجلس الوزراء

### القضية الكردية ١-الكرد في العهد العثماني:

كانت التشكيلات الادارية في العراق في العهد العثماني بصــورة عامــة تتكون مــن الموصل وبغــداد والبصرة ولســون حدا بالحلفاء الى العطف على رغبات الكرد في والخليج الفارسي الذي يحتوى من جملة مايحتوي على (الكويت والاحساء). ثم اعتــبر العراق في آخر عهدهم فيه شلاث ولايات هن: ولايــة البصــرة وولاية بغداد وولاية الموصل التي تحتوى على مانطلق عليه الآن اسم الألوية الشمالية (اربيل، السليمانية، كركوك). وكان يلحق بها اقضية (زاخو، العمادية، عقرة وزيبار).

> كانــت الحكومة العثمانية ترســل من حين لآخر شخصية ممتازة للاشراف على ادارة الولايات العراقية الثلاث تحت عنوان يتناسب والواجبات الملقاة على عاتقها في تسيير دفة الادارة فيها. وكان من بين الشخصيات التي تولت الادارة في العراق ناظم باشا الذي عهدت اليه فيما بعد وزارة العدلية العثمانية، وكان ذلك حوالي سنة ١٩٠٨. ثم اعقبه بعد ذلك الفريق ناظم باشا.

انني اعتقد ان العواميل الجغرافية والاقتصادية ومــا تقتضيه الادارة هي التي اوحت الى ذوى الشــأن في الدولة العثمانية لتقسيم العراق هذا التقسيم في الادارة المدنية الذي سيبقى صحيحا في كل وقت.

### ٢-الكرد في الوقت الحاضر:

ولما القت الحرب العالمية الماضية (١٩١٤-١٩١٨) اوزارها وانسلخ العراق بنتيجتها عن الامبراطورية العثمانية، واصبح تحت الاحتلال البريطاني وتولت الادارة فيه السلطات العسكرية البريطانية، ظهرت بالأفق حركة كردية يتزعمها (شريف باشا) احد الكرد الذين كانوا بارزيــن في الدولــة العثمانيــة، وكانت هــذه الحركة

تستهدف جمع شــمل الكرد في العراق وايران وتركية تحت لواء واحد والمطالبة باستقلالهم.

ان مبدأ تقريري المصير الذي وضعه الرئيس حركتهم الاستقلالية آنذاك.

### ٣-حركة الشيخ محمود الحفيد:

في سنة ١٩١٩ قام الشيخ محمود بحركة مسلحة في لواء السليمانية ضد القوات البريطانية مما اضطرها الى تجهيز حملة عسكرية للقضاء عليها وقد نجحت في ذلك واخمدت الحركة والقت القبض على الشيخ محمود ونفته خارج العراق.

ولما تألفت الحكومة المؤقتة في العراق في سنة ١٩٣٠ بقيت الألوية الكردية خارج نطاق ادارتها واستمر المندوب السامي البريطاني في الاشــراف علــي ادارتها اشرافا مباشرا ولم يعينوا احدا من المراقبين عربا كانوا وكردا كموظفين في هذه المنطقة، بينما كان المراقبون في المناطق الأخرى يتولون الادارة بصورة تدريجية.

### ٤-الاستفتاء في العراق:

وعندما طير العراقيون البرقيات الى المغفور له جلالة الملك حسين لارسال احد انجاله الى العراق، ووصل الأمير فيصل آنذاك، قررت الحكومة العراقية استفتاء الشعب في شكل الحكم الذي يرغب فيه.

فبادر الأهلون باعطاء آرائهم وصوتوا على نصب الامير فيصل ملكا على العراق، غير ان اكثرية المناطق الكردية لم تشترك في هذا الاستفتاء.

٥-الحركة الوطنية في تركيا واثرها في العراق:

في تلك الاثناء كانت الحركة التركية تقوى فاشتد ساعدها وارسلت عصابات تركية الى رواندوز وشقلاوة فاستولت عليها وتقلص نفوذ السلطات العسكرية

البريطانية هناك، مما حدا بهم الى اعادة الشيخ محمود من منفاه في سنة ١٩٢٢ وعهدت اليه امور الأدارة في لواء السليمانية وانسحبت القوات العسكرية البريطانية الى كركوك.

ولا نجحت الحركة الوطنية في تركيا بزعامة التورك، واخرجت القوات اليونانية من الأناضول وتهددت احلام اليونانيين بادرت حكومات الحلفاء الى المفاوضة مع الحكومة التركية الوطنية، حيث كانت نتيجتها عقد معاهدة لوزان التي تنص على ان تثبيت الحدود الشمالية بين العراق وتركيا تقوم به لجنة دولية تحت اشراف عصبة الأمم، تستفتي سكان الألوية الشمالية فيما اذا كانوا يرغبون في الانضمام الى تركيا ام الى العراق.

و في الوقت نفسه كانت القوات البريطانية جادة في القضاء على العصابات التركية في لواء اربيل. وقد استطاعت ذلك وعاد الأمن الى نصابه.

### ٦-شكاوى أهالى السليمانية:

قبيل هذه الحوادث راجع عدد غير قليل من اهالي السليمانية من تجار واصحاب مصالح باسطين شكواهم عن الفوضى السائدة في لواء السليمانية، مستنجدين بالحكومة لوضح حد لهذا الارتباك المخل فجهزت الحكومة في سنة ١٩٢٤ قوة من الجيش العراقي تأزرها قوة بريطانية فقضت على الفوضى ووضعت الأمن في نصابه، واحدثت تشكيلات ادارية على الأسلوب المتبع في باقي انحاء العراق. وهرب الشيخ محمود الى مناطق الحدود الايرانية.

٧-تثبيت الحدود العراقية - التركية:

في سنة ١٩٢٥ وصلت اللجنة الدولية التي عهدت اليها الاستفتاء وتثبيت الحدود بين العراق وتركيا

وفق ماذكر في الفقرة (٥) اعلاه وباشرت اعمالها، ثم وضعت تقريرا رفعته الى مجلس العصبة ظهر منه ان نتيجة التصويت الذي اشرفت عليه تبين ان اكثرية سكان المنطقة الشمالية يفضلون الانضمام الى العراق على شرط ان يبقى العراق تحت الانتداب البريطاني لمدة عشرين سنة، وان تحفظ حقوقهم على اساس ماجاء في مباديء حقوق الاقليات التي اقرتها عصبة الامم ووافقت عليها الدول المشتركة فيها.

وهكذا انتهت قضية الحدود بين العراق وتركيا وعقدت معاهدة انقرة الثلاثية بين العراق وتركيا وبريطانيا سنة ١٩٢٦. وفي هذه النهاية طويت صفحة استقلال كردستان الكبير من حقل السياسة الدولية، واضمحل نشاط الدعاة الى هذه الفكرة اللهم الا اذا استثنينا بعض الصحف التي كانت تصدر بين حي وآخر وبعض النشرات التي كانت توزع سرا، وبعض الجمعيات مثل جمعية (خويبون). وكل ذلك كان خارج البلاد العراقية والايرانية والتركية.

### $\Lambda$ ظهور الحركة الكردية من جديد:

شم بعثت الفكرة الكردية من مرقدها من جديد ووقعت عدة مصادمات مابين سنة ١٩٢٦ و ١٩٢٨، وكان ذلك في تركيا وايران. الا ان الحكومات ذات الشأن استطاعت التغلب عليها واخمدتها. وعندما تطورت السياسة العراقية البريطانية وعقدت معاهدة التحالف في سنة ١٩٣٠ ثم اعقبها دخول العراق في حضيرة عصبة الامم كدولة مستقلة حدثت بعض الحوادث في مركز لواء السليمانية ترمي الى مطالبة بريطانيا بتنفيذ الشروط التي وضعتها اكثرية الكرد حين الاستفتاء الذي قامت به اللجنة الدولية والذي مر ذكرها في الفترة (٧) أعلاه، فكان جواب بريطانيا

بــأن قضية ابقاء الانتداب على العـــراق او الغاؤه امر يعـود لمجلس وجمعية عصبة الأمم. اما حقوق الكرد باعتبارهم اقلية فانها مضمونة وفق مبادئ حقوق الأقليات التـي اقرتها العصبة والتي لابد للعراق حين قبوله عضوا في العصبة ان يتعهد، كما تعهدت الدول الاخرى العضوة بمراعاتها. هذا فضلا عن ان للعصبة كل الحق في استماع الشكاوي ضد الدول التي تخل في تنفيذ هذه المباديء.

فبالنظر لهذه التأكيدات أطمئن الكرد على حقوقهم و خلدوا الى السكينة.

وفي سنة ١٩٣١ مهد الجيش العراقي بمساعدة القوة الجوية البريطانية لتأسيس الادارة المدنية في منطقة بارزان اسوة بباقي اجزاء العراق.

#### ٩-الخلاصة:

لا بدلى وقد اوردت لحة موجزة عن تاريخ القضية الكرديــة في العصر الحديث وخاصة مايتعلق منها بالعراق، ان اذكر شيئا عن كرد العراق وميولهم بصـورة عامة باعتبارهم مواطنين وان اوضح الخطة التي يجب ان يسيروا عليها في ادارتهم في الظروف المعقدة التي نحن فيها الآن. ان كرد العراق —في نظري- ينقسمون الى طقبات ثلاثة:

١-رؤساء العشائر- وهؤلاء يعيشون في حياة اقرب الى الاقطاعية منها الى المدنية، وليس لهم هدف سياسي معين وانما همهم الأكبر هو الابقاء على ما ورثوه من سيطرة ونفوذ ضمن حدود مناطقهم وعشائرهم.

٢-التجار- وهؤلاء يرومون دائما سيطرة حكومية تامة ليسـود الأمن والنظـام بغية ترويــج تجارتهم ورعاية مصالحهم.

لا تتعدى رغبات باقي المثقفين من ابناء العراق، فهم يطالبون بالاكثار من المدارس ونشر التعليم وزيادة وسائل المدنية كالعمران والصحة في تلك الربوع. كما انهم يرغبون في جعل الادارة المحلية في ايديهم والقضاء على نفوذ الطبقة الاولى.

اما اهدافهم السياسية في استقلال كردستان الكبرى فان العقلاء منهم يعتقدون ان ليس في الامكان تحقيق هذه الفكرة الا اذا ايدتها الدول الكبرى، وذلك لأن مايربو على ٨٠٪ من المناطق الكردية يقع خارج

اننا اذا امعنا النظر وتتبعنا الحوادث والاخبار من خلال هذه الحرب الطاحنة، نجد بوادر تظهر من حــين لآخر تدل على ان بعض الــدول الكبرى ترغب في استغلال القضية الكردية لصالحها وان كان هذا الاستغلال لم ينته امره، ولا يعلـم احد مبلغ صحة الوعود وزمن ومدى تحقيقها.

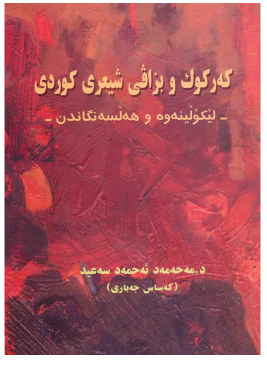
ففي عالم ملبد كالذي نحن فيه، والى ان تســتقر الأمــور وتنجلــي الحقائق وتظهــر المواطن يجب على العراق ان يتروى في ادارة الكرد في المنطقة الشمالية وخاصــة اذا علمنا ان الفوضــي ضاربة اطنابها داخل الحدود الايرانية ورؤساء العشائر هم المسيطرون في مناطقهم وان الحكومة الايرانية تحاربهم وتسايرهم. وقد تأسست في المناطق الكردية في ايران المتاخمة لتركيا -والتي تحت النفوذ الروســي- مجالس محلية من الكرد لتنظيم وادارة شؤونهم. واما في داخل تركيا فقد حشد جيش تركى اكثر من المعتاء للسهر على استتباب الأمن والنظام في المناطــق التركية المتاخمة لايـران والعـراق. وقد قيل ان الاتصـالات بين الكرد ٣-المثقفون- وهم بأزدياد مطرد. اما رغباتهم فانها ﴿ على اختلاف طبقاتهــم جار في الأيـــام الأخيرة اكثر

من السابق وبشكل ملفت للنظر. ان هذه الاتصالات تسيرها وتنظمها الدول ذات الشأن للوقوف على مجريات الأحوال في المناطق بأجمعها.

يتضح مما سبق بيانه اننا نمر بظروف غير اعتيادية تحتم على المسؤولين ان يبالغوا في الحيطة والحذر وان يتجنبوا الحوادث التي من شأنها ان تفسح المجال امام الطامعين ليستغلوا هذا الوضع غير الطبيعي طيلة مدة الحرب وخاصة اذا ما تبين ان ليس للكرد في العراق هدف يخالف مايصبو اليه باقي ابناء العراق. فهم كغيرهم يطالبون باصلاح الادارة والعناية بالمعارف والصحة والعمران وغير ذلك من الأمور الحيوية التي لابد من القيام بها في كافة انحاء العراق عاجلا او آجلا، وذلك لرفع مستوى الشعب

وزيادة كفاياته وتنمية موارده. فما زالت هذه اهداف المسؤولين فلا يجب ان نجعل من تأخير بعض الاصلاحات وسيلة للاستغلال تعود علينا بالمتاعب وتكدر صفوا العلاقات القائمة بين الكرد واخوانهم العرب.

واني حين اطلب عناية خاضة في المناطق الشمالية والمبادرة الى الاصلاح لما يمكن اصلاحه قبل غيره لا أقصد من وراء ذلك اصلاح المنطقة الشمالية على حساب المناطق الاخرى، وانما هو ترجيح تقتضيه الظروف الاستثنائية الحاضرة، على اننا يجب ان ننظر الى العراق كوحدة شاملة ونقوم باصلاح شامل ايضا يعم خيره على الجميع.



كركوك والحركة الشعرية الكردية تأليف: د• محمد احمد سعيد من مطبوعات سردم – ٢٠٠٨

### مذكرة اتحاد الشبية الديمقراطية في كردستان الجنوبية

### الى مؤتمر تضامن الشعوب الاسيوية - الافريقية

### المنعقد في القاهرة من ٢٦-٣٦ كانون الاول عام ١٩٥٧

في غمرة الاحداث الجسام التي تجتاح عالمنا هذه الايام، وفي غمرة تطلع الشعوب الى حريتها وتخلصها من نير النفوذ الاستعماري ونضالها المجيد في سبيل التحرر والانعتاق يتعقد مؤتمر تضامن الشعوب (الاسيوية- الافريقية) ليعيد الامل الى نفوس ملايين الناس من ابناء الشعوب المختلفة في شتى انحاء الارض وان تعاون المتبادل بين هذه الشعوب للوقوف ضد مؤامرات النظام الاستعماري قضية من اشد قضايا الساعة الحاحا.

ويبدو واضحا ان المنطق الاستعماري لايريد ان التي تروعها بصورة فظيعة المثل العليا التي تنعقد يفهم، في هذا العصر الذي انتصب فيه الوعي الوطني الوطني الطاعل المؤتمر وان شعبنا الكردي ليثق ثقة الشامل شامخا في اوطان كافة الشعوب، ان ادامة السيطرة تامة بالدوافع الطيبة التي حفزت اخوته شعوب الاستعمارية على اي قطر من الاقطار يناضل شعبه اسيا وافريقا للاجتماع من اجل التضامن والتعاون في

في سبيل حريته وتحرير وطنه قد اصبحت في ذمة التاريه. وذلك لان التطور التاريخي ينبذ فكرة خلود الاستعمار ويفسح الطريق واسعة امام قوي التحررية الصاعدة.

ان الشعب الكردي ينتهز فرصة انعقاد مؤتمر تضامن الشعوب الاسيوية- الافريقية ليرفع تحياته الى روح الصداقة التي تجمع بين شعوب اسيا وافريقا والعالم باسره في سبيل توطيد السلم والاخاء بين كافة الشعوب، ومكافحة جميع مشاريع الاوساط العدوانية التي تروعها بصورة فظيعة المثل العليا التي تنعقد من اجلها هذا المؤتمر وان شعبنا الكردي ليثق ثقة تامة بالدوافع الطيبة التي حفزت اخوته شعوب اسيا وافريقا للاحتماع من اجل التضامن والتعاون في اسيا وافريقا للاحتماع من اجل التضامن والتعاون في

ميدان المصلحة التي توحدها الظروف الراهنة من اي وقت مضى، وذلك تحت شعار احترام حقوق الانسان الاساسية واغراض ومباديء ميثاق الامم المتحدة وحق الشعوب في تقرير مصيرها بنفسها.

ان تعاضد الشعوب في سبيل رد المظالم الاستعمارية فضية ومأساة الشعب الكردي. واحباط المؤامـرات العدوانية من اهم ميزات عصرنا الحاضر انه السمة الرئيسية التي تطبع وجه ايامنا بطابع التفاهم بين الشعوب على نطاق واسع ومنذ انعقاد مؤتمر باندونج (١٨-٢٤ ابريل عام ١٩٥٥) ادركت شـعوب الشرق الاوسـط ومن بينها الشعب الكردي ان قضاياها قد دخلت مرحلة الصراع الحاد لاجل التخلص من نير الاستعمار والظفر النهائي، وان هذه العقيدة الراسخة هي التي حدت بالشعب الكردي الى رفع اسمى تمنياته لنجاح مؤتمر الشعوب الاسيوية — الافريقية ويدفعه الى ذلك ادراك عميق لاهمية هذه المؤتمرات المساعدة على ازالة التوتر العالمي وتوطيد العلاقات الاخوية بين مختلف شعوب الارض.

> لقد عبرت المباديء العشرة لمؤتمر باندونج المنبثقة عن المصالح المشتركة لشعوب اسيا وافريقا عن كامل اماني الكرد. وفتحت امامهم افاق الثقة بالمستقبل الوضاء وحفزتهم الى مضاعفة النضال في سبيل ضرب المصالح الاستعمارية والاحلاف العدوانية خاصة حلف بغداد الذي اعتبر الشعب الكردي عدوا داخليا له.

ام مبداء احترام سيادة ووحدة اراضي جميع الامم في رأس مطالب لشعب الكردي الملحة التي ناضل من اجلها، وان اعتراف بالمساواة بين الاجناس وبين جميع الامم كبيرها وصغيرها هو الغاية الرئيسية التي يهدف وحدة تاريخية، لغوية، اقتصادية جغرافية متماسكة. اليها نضال شعبنا الكردي وان تاريخنا المعاصر انصع

سيادته والاعتراف بمساواته مع الامم الاخرى.

لهذه الاسباب بالذات يتوجه الشعب الكردي بنفوس ملؤها الاحترام لمؤتمر، املا ان يبحث في عداد القضايا العادلة الاخرى المدرجة في جدول اعماله

#### القضية الكردية:

ان وطن الكرد (كردســتان) يفرضه وجود الشعب الكردي كمجموعة ذات لغه وتاريخ وعادات وتقاليد والالام ومصالح مشــرّكة واحــدة، وقــد قطن هذا الشعب المنطقة المعروفة باسم كردستان ولم يبرحها منذ فجر التاريخ رغم العديد من الحروب الضارية والغزوات الاقطاعية في العصور القديمة والمؤتمرات الامبريالية التي تنفذها بعض دول الشرق المنضوية تحت لواء الاستعمار في عصرنا الحاضر، وقد تمكنت السياسة الاستعمارية من تقسيد كردستان الى ثلاثة مناطق والحاقها بكل من الدول الشرقية الثلاث، ايران وتركيا والعراق.

ان الشعب الكردي على ثقة تامـة في ان ضمير الشعوب المثل في مؤتمركم الموفق لايحتمل بقاء اثنتي عشر مليونا من الأكراد الذين يشكلون امة كبيرة في هذه المنطقة من العالم، تحت عبودية مصالح الرجعيات المحلية في كل من تركيا وايسران والعراق الخادمة المطيعة للاستعمار العالمي، لاسيما وان الدلائل التاريخيــة تؤكد بصراحة ان الكــرد امة واحدة ذات وطن واحد هو كردستان وان لا فواصل طبيعية او قومية تفصل بين اجزاء بلاد الكرد المزقة التي تؤلف

ان الشعب الكردي يرغب في اسماع صوته الى الدلائل على ذلك فقد قدم شعبنا اراضيه واحترام مؤتمركم العظيم ليطلع شعوب العالم على حقيقة

وهي ان الكرد يناضلون وسيناضلون في سبيل حريتهم وتوحيد بلادهم وان الضغط الاستعماري لم ولن يستطيع ان ينتزع من نفوسهم رغبتهم الحقيقة في تحرير وطنهم للمساهمة في بناء المدنية الانسانية والسير في ركب التقدمية العالمية.

#### الأكراد والاستعمار:

لقـد عبر الكرد عن رغبتهم هذه خلال عشـرات التحررية خاضوها بجرأة وشجاعة خارقتين ضد سياسـة الاسـتعباد الاقتصـادي وادامة احتلال كردسـتان التي تمارسـها كل مـن دول تركيا وايران والعراق بمساعدة الدول الاستعمارية.

ان موقع كردستان هو احد المواقع الاستراتيجية بكردستان مايلي: والاقتصاديــة الهامــة في العالــم، لــذا فان الاوســاط الاستعمارية تحاول جهدها استغلال وطننا من هاتين الناحيتين، وهي تقف من اجل ذلك امام كل حركــة تحررية التــى يقوم بها الشـعب الكردي لتمنعه من الانطلاق والوحدة كما ان لوجود البترول في مختلف انحاء كردستان كديار بكر وكركوك وكرمنشاه وخانقين اثرها البارز في جلب انظار شركات الاحتكار اللواتى توجهون دفة السياسة الاستعمارية نحو كردستان والضغط على الحركات التحررية الكردية ودفع الحكومات العميلة في تركيا وايــران والعراق لتمنع هذه الحــركات. وقد برزت في السنوات الاخيرة بشكل مفضوح نشاطات استعمارية غايتها استخدام كردستان كقاعدة حربية في حرب عالمية ثالثة. اجل ان المصالح الاقتصادية والسياسية والاستراتيجية للاستعمار مازالت تعمل بصورة فظيعة لتكتيل المساعى الرجعية بغية تثبيت الاوضاع التي يناضل ضدها شعبنا الكردي. اما الكرد يدركون

ادرتكا جيدا ان النصر في النعاية بجانبهم وبجانب كافة الشعوب المظلومة وان الخسران والاندحار لقوى الشر والاستعمار.

#### كردستان والمعاهدات والدولية

ان شعبنا ككافة الشعوب الشرقية قد وثق بالمعاهدات الدولية كسيفر وغيرها التي كان من المكن ان تحقق له بعض مايصبوا اليه، لقد اقرت معاهدة سيفر الموقعة في يوم ١٠ اب ١٩٢٠ بين تركيا المغلوبة من جهة وبين الدول المتحالفة المنتصرة من جهة ثانية في المواد ٦٢ و ٦٣ و ١٤ ومن الفصل الثالث المتعلق بكر دستان مايلي:

المادة ٦٦: تجتمع لجنة مقرها استاتبول، مؤلفة من ثلاثة اعضاء تعينهم كل من الحكومات الانكليزية والفرنسية والايطالية، فتسن خلال ستة اشهر بعد ان توضع المعاهدات موضع التنفيذ مشروع ادارة مركزية تضم المناطق التي اغلبية سكانها من الكرد، تمد شــرقي الفــرات والى جنوبي حــدود ارمينا كما ستعين فيما بعد وشمال الحدود التركيسة المتاخمة لسـوريا ومابين النهرين كما جرى تحديدها في البند ٢-٢٧ (٢) و (٣) واذا لـم تتـم الموافقة بالاجماع على اية مسالة كانت فان كل من اعضاء اللجنة يحيلها الى حكومته وعلى المسروع ان يتضمن ضمانات لحماية الاثورين- الكلدان — واقليات اخرى عنصرية او دينية ضمن هذه الاراضي ومن اجل هذه الغاية ستوفد لجنة مـن ممثلين انكليز وايطاليـين وايرانيين والكرد الى المناطق المذكورة فتقرر التعديلات —اذا شاءت- التي يجب اجراؤها في الحدود التركيبة حيثما يلزم وفقا لبنود هــذه المعاهدة التي بموجبها تتفق تلك الحدود

مع الحدود الايرانية.

المادة ٦٣: وبهذا توافق الحكومة التركية على قبول وتنفيذ قرارات اللجنتين المذكورتين في المادة ٦٢ وخلال ثلاثة اشهر بعد ابلاغها الى الحكومة المذكورة.

المادة ٦٤: وفي غضون سنة واحدة بعد دخول هذه المعاهدة موضع التنفيذ اذا اراد الشعب الكردي القاطن ضمن الاراضي البينة في المادة ٦٢ ان يرفع طليا الى مجلس عصبة الامم بشكل يظهر فيه ان اكثرية هذه المنطقة ترغب في الاستقلاق عن تركيا واذا راى المجلس ان هذا الشعب قادر عل استقلال كهذا. ويوصى المجلس بوجوب منحه له توافق تركيا على تنفيذ مثل هذه التوصية وان تتنازل عن جميع الحقوق والامتيازات في هذه المنطقة.

وان شروط التنازل ستكون موضوع اتفاقية على حده بين الدول المتحالفة الرئيسية وتركيا وعند تنازل كهذا فان الدول المتحالفة الرئيسية سوف لاتمانع واذا شاء هؤلاء لكرد القاطنون ذلك القسم من كردستان الذي ادخل حتى الان في ولاية الموصل الالتحاق الاختياري بدولة كردية مستقلة كالتي هي موضوع البحث.

الا ان مصالح الدول الاستعمارية وتركيا لم تسمح بتطبيق هذه البنود رغم النواقص الموجودة فيها ورغم ما فيها من تقييد لحقوق الشعب الكردي واتفقوا فيما بينهم على ابقاء الكردستان مقسمة مجزاة الاوصال بموجب معاهدة لوزان التي قعت في 197 تموز عام 197

وبعد توقيع معاهدة لوزان بدات الثورات في كردستان الملحقة بتركيا تندلع وتقابل بقوة الحديد والنار من قبل الحكومة التركية ولقد ساهمت الدول

الاستعمارية انجلترا وفرنسا في قمع هذه الثورات. ففي السنوات ١٩٢١ و ١٩٢٤ و ١٩٢٥ و ١٩٢٦ و ١٩٢٧ و ١٩٣٨ لم تخمد جذوة الثورة في كردستان المحتلة من قبل تركيا واهم هذه الثورات هي ثورة ١٩٢٥ بقيادة (الشيخ سعيد البيراني) في منطقة دياربكر وثورة (اغرى) في عام ١٩٣٠ بقيادة الجنرال الكردي احسان نوري باشا. ولندع الان البانديت نهرو يروى لنا ماحدث، يقول نهرو مخاطبا انبته: اخبرتك سابقا ان تركيا اصبحت دولة وطنية متماسكة وان العناصر الدخيلة فيها قد تقلصت كثيرا ولكن ظل في شرق تركيا شعب غير تركى متاخم للحدود التركية- الفارسية وهم الكرد القدماء الذين يتكلمون لغة ايرانية وكانت بلادهم كردستان مقسمة بين تركيا وفارس والعراق ومنطقة الموصل وقد قامت القومية بحركة قومية بعد الثورة التركية عام ١٩٠٨ كما طالب ممثلو الكرد في مؤتمر الصلح في (فرســـاي) بأعطائهم الاستقلال القومي. وفي عام ١٩٢٥ قامت ثـورة كبيرة في الرقعة الكردية من تركيا وكان ذلك ايام الاحتكاك الناشب بين بريطانيا وتركيا حول منطقة الموصل التي كانت قسما من المنطقة التركية الكردية التى قامت فيها الثورة وقضى كمال باشا بعد ذلك على الكرد بلا رحمة واقام محاكم (الاستقلال) الخاصة لمحاكمتهم بالألوف واعدم الزعيمان الكرديان الشيخ سعيد والدكتور فؤاد وغيرهما الذين ماتوا وامنية استقلال كردستان لاتفارقهم.

هكذا نرى ان الاتراك الذين حاربوا مؤخرا للحصول على حريتهم سحقوا الكرد لمطالبتهم بحريتهم فما اغرب تحول القومية من دفاع عن الوطن الى هجوم لسلب حرية الغير.

في عام ١٩٢٩ ثار الكرد ثانية ولكن ثورتهم سحقت

ولـو الى حين اذ كيف يمكن ان تخمـد الى الابد ثورة قوم يكافحون من اجل الحرية وهم مسـتعدون لدفع الثمن.

(لمحات من تاريخ العالم، للبانديت نهرو —الطبعة العربية ص ٢٥٩-٢٦٠)

وفي سنوات ١٩٣٦- ١٩٣٧ قام الكرد بثورة في منطقة (درسيم) وكانت كل هذه الثورات التحررية العادلة تقابل من طرف التركية الرجعية باساليب القمع الوحشــى ولم تتورع تركيا من ان تســتعمل في شل الحركات القومية التحررية الكردية بالاسلحة الثقيلة من مدافع ودبابات وطائرات وقنابل سامة، مع العلم ان مطاليب الشعب الكردي في تلك الظروف لــم تكن تتعــدى ابتغاء الحكــم الذاتــي والحرية في بناء الثقافة الكردية والمحافظة على اللغة والعادات والتقاليد وتأمين النهوض بمستوى معيشة الشعب الكردي على ضوء المصلحة القومية الخاصة، غير ان سياسية التزيك كانت تتبعها الحكومة التركية كانت ترفض كل هذه المطاليب العادلة والانسانية وتمارس هجوما على الاماني القومية التحررية للكرد تحت سمع وبصر الحكومات التي تدعى رياء ونفاقا العدالة والديمقراطية وبموافقتها ايضا.

اما بالنسبة للعراق:

فقد كانت انجاترا من بين الدول الموقعة على معاهدة سيفر ومن اكثر اهتماما بمصير كردستان، وذلك لان منطقة كردستان تعتبر من المناطق الشرق الاوسط الغنية بالترول -كما بينا سابقا- ولانها احدى الطرق الرئيسية المؤدية الى الهند التي كانت جزءا من الامبراطورية البريطانية انذاك.

فعندما وضع العراق تحت الانتداب البريطاني في السار عام ١٩٢٠ كان الكرد هنالك ثائرين ثورة جامحة بقيادة الشيخ محمود البرزنجي يطالبون بالاستقلال فاضطرت انكلترا للاعتراف بقيام دولة كردية. لذلك فقد اصدرت بالاشتراك مع الحكومة العراقية يوم ٢٤ كانون الاول عام ١٩٢٢ التصريح الآتي:

(ان حكومة صاحبة الجلالة البريطانية وحكومة العراق تعترفان بحقوق الكرد القاطنين ضمن حدود العراق لتأسيس حكومة كردية في المناطق التي يشكل فيها الكـرد الاكثريــة المطلقة، وترجـو ان العناصر الكردية المختلفة ان تصل فيما بينها باسرع مايمكن الى اتفاق من شائنه تعين شكل الحكومة التي يرغب الكرد بها. وتعين حدود هذه الحكومة وان يبعثوا بممثلين رسمين الى بغداد للمداولة بشأن علاقتهم السياســة والاقتصادية بحكومتي بريطانيا والعراق) ولكن بعد ان تشكلت هذه الدولة الكردية لم تدم اكثر من مدة قليلة اذ سرعان مارأت بريطانيا ان مصالحها الاستعمارية تقتضي ضرورة ازالتها من الوجود وفعلت ذلك بالتعاون مع السلطات العراقية العنيلة، وقد حصلت اثر ذلك اضطرابات وثورات دامية نشيت في كردستان الملحقة بالعراق عام ١٩٢٢ وتابع الكرد القيام بثورات التحررية خلال اعوام ١٩٢٩ - ١٩٣١ - ١٩٣١ - ١٩٣١ شـم كانـت ثورة البطل الكردي مصطفى بارزاني عام ١٩٤٣ وقد تبعها بثورة قمع هذه الثورات وقاد القوات العراقية في اخماد ثورة ١٩٤٥ الجنرال الانجليزي (رنتن).

اما حالة الكرد في ايران:

فهي اســوأ وامر، اذ ان الحكومة الايرانية تضطهد

الكرد بقصد صهرهم في بوتقة الشعب الفارسي، ولقد ابادت هذه الحكومة منــذ عام ١٩٢٥ الى الان عددا من العشائر الكردية وفرضت اللغة الفارسية على الشعب الكردي. ولاشك ان الاوساط الاستعمارية موافقة على تصرفات الحكومة الايرانيــة موافقة تامة، وفي عام ١٩٤٦ قام الشعب الكردي بقيادة حزب كردستان الديمقراطي بتأسيس جمهورية كردستان في (مهاباد) برئاسـة قاضى محمد وقد اعترفـت حكومة طهران بجميع الاصلاحات التي قامت بها هذه الجمهورية وذلك في اتفاقيــة تبريز-طهران ولكن لم تمضى على توقيع هذه الاتفاقية سوى مدة وجيزة حتى هاجم الجيش الايراني المسلح بقاذفات القنابل الامريكية الثقيلة جمهورية كردستان واشترك ضباط امريكيون في هذه الحملة وساندها الاستعمار البريطاني تتحشيد جيوشــه في بصرة بالعراق اســتعدادا للتدخل، وكان المستعمرون الامريكان والبريطانيون يحاولون اشعال نار حرب اهلية في ايران ليكون مقدمة لحرب عالمية ثالثــة جدا فمنذ اكثر من قرن ودمــاء الكرد الزكية تراق في سبيل حريتهم وانهم اليوم من اجل متابعة هذا الكفاح المقدس ليسوا بحاجة الى اي تشجيع ولن يكون الشعب الكردي خاضعا للاستعمار كحكام الدول التي تقتسم وطن الشعب الكردي.

ولهذه الاسباب بالذات تبرز بشكل ملح امام المؤتمرات التي تنعقد لبحث المساكل العالمية وقضايا الشعوب كمؤتمركم الموقر ضرورة بحث قضية الامة الكردية كجزء من العمل للاخذ بين الشعوب المظلومة والاعتراف بحق تقرير مصيرها وكضرورة من ضرورات اقرار السلم في هذه المنطقة الحساسة من العالم.

لقد اثبت شعبنا الكردي خلال تاريخه الطويل انه

لم يبادر ويدرك ايضا ان مصالح الاستعمار والرجعية العالمية كانت ومازالت تدفع الحكومات الرجعية المحتلة لكردســتان للقضاء على حرية الشعب الكردي وسلب قوت يومه. ورغم استقامة هذا الشعب الفطرية التي شهد بها عدد كبير من المؤرخين ورغم حبه للانسانية وصفاء طويته فان مؤامرات كبرى كمؤامرة سعد اباد بين تركيا والعراق وايــران عام ١٩٣٧ لمقاومة الحركة التحررية الكردية وحلف بغداد العدواني الذي تشترك فيه نفس الحكومات مازالت تســتنزف دماءه وتســد امامه طريق التطور والتحرر الوطني.

ان عبوديــة عهد الرقيق مازالت تطبق بحذافيرها ضد شعبنا الكردي فهو في كردستان الملحقة بتركيا وايــران محروم من اية مدرســة كرديــة، ممنوع من اصدار المنشورات والصحف او التاليف العلمية بلغته القومية، وفي العراق لم تطبق النص الدستوري الذي يقول بان اللغة الكردية هي لغة رسمية في الدوائر الحكومية والمدارس والمحاكم بمنطقة كردستان، وتوضع امام الطالب الكردي الذي استطاع تكميل تحصيله الثانوي مئات العراقيل لمنعه من متابعة دراسته العالية، كما يستبعد الضباط والموظفين الكرد عن المراكز الكبرى او الحساسة واجهزة الدولة المغتصبة وتخضع المناطق الكردية فيها الى نوع خاص من الادارة العسكرية الجائرة، ولاتقوم هذه الدول باي اصلاح اقتصادي او صحى او ثقافي في هذه المناطق لرفع مستوى حياة الشعب الكردي سواء في المدن او القرى وذلك بغية ابقائه تحت سيطرة الرجعية المحلية ولتسهيل نهب خيرات كردســتان على الاستعمار، كما تحذف من المناهج الرسمية والخرائط وسائر الكتب التاريخية او الجغرافية كل كلمة تتعلق بالكرد او كردستان.

### ماذا يريد الشعب الكردى:

والان بعد ما عرضنا بعض الحقائق عن اوضاع شعبنا في عصر انهيار وتفسخ النظام الاستعماري وفي عصر تمت وتوطدت قوى الديمقراطية والاشتراكية والسلام في معظم اجزاء العالم وتحررت شعوب كثيرة من نير العبودية والاستبداد الاستعماري نرى من الضروري ان نعرض بايجاز اهداق شعبنا ومطالبها العادلة ونحن نستصرخ ضمير احرار العالم لفهم قضية شعبنا والوقوف بجانبها ومساندتها ان الشعب الكردي يريد ان يحصل على حق تقرير مصيره بنفسه. هذا الحق الذي تؤديه مباديء الامم المتحدة ولائح حقوق الانسان ومقررات مؤتمر باندونغ وهو المطلب الاساسي لكفاح شعبنا.

ان شعبنا يريد ان يستعيد حقه المشروع في وطنه ويريد ان يكون سيد نفسه وصاحب الحق في شروات وطنه التي تنهبها الان الشركات الاحتكارية الاستعمارية انه يريد العيش باخاء وسلام مع جميع الشعوب وتوطيد الصداقة معهم، وهو يريد صيانة السلام العلم ومنع الحروب المدمرة ويؤيد مباديء التعايش السلمي ويناضل في سبيل تحقيقه انه يؤيد نضال الشعوب من اجل الحرية والاستقلال والسياسة

الوطنية. كما يصون على الدوام وحدة كفاحه المشترك مع الشعوب المجاورة والصديقة في جميع اجزاء وطنه للحقة بالعراق وايران وتركيا ويناضل مع شعوب هذه البلدان جنبا الى جنب من اجل تحريرها من سيطرة الاستعمار والحكومات الرجعية والاحلاف العدوانية.

والخلاصة انه لايريد اكثر من تطبيق مباديء (بلندونه) العادلة ليقيم في وطنه نظام الحكم الذي يلائمه ويبني مستقبلا سعيدا يستطيع المساهمة الفعالة في ركب الانسانية السائرة نحو النور والسلام. ان مؤتمركم هو الملاذ القوي لقضية شعبنا، وانه اليوم يتجه اليه بقلب ملئه الامل لكي تبحث قضيته العادلة في عداد القضايا المدرجة في جدول اعمالكم.

عاش تضامن الشعوب الاسيوية- الافريقية عاش نضال الشعوب في سبيل حريتها وتقرير مصيرها وتفضلوا بقبول فائق الشكر والاحترام اتحاد الشبية الديمقراطية في كردستان الجنوبية

#### ملاحظة:

تؤجد اخطاء لغوية واملائية ومطبعية، حفاظا للسياق التأريخي، ارتأينا ان نبقيها كما هي٠ سردم العربي

### شخصيات كردية

## إسماعيل آغا الشكاكي (سمكو)

عوني الداوودي

شغلت حركة سمكو آغا صفحة بارزة في سجل تاريخ إيران المعاصر، فالحديث عن سمكو آغا، يعني بالضرورة الحديث عن كوردســتان وإيران في أحرج المراحل التي مرت بها المنطقة قبل وأبان وبعد الحرب العالمية الأولى، وبالرغــم مــن إعلان إيران الحيـاد، إلا أن أراضيها تحولت طيلة ســنوات الحرب إلى سـاحة قتال بين جيوش الجبهتين المتحاربتين، بما فيها أراضي كوردستان إيران، التي إنطلقت منها الشرارة الأولى للحرب في ميدان الشرق الأوسط، كما يقول م . س . لازريف، وفي رأينا أنه بدون دراسة علمية لمختلف مراحل حركة سمكو آغا، ستظل إحدى الحلقات مفقودة لدراسة تاريخ كوردستان إيران. سنحاول هنا إلقاء الضوء على جزء من الأحداث البارزة التي ينتمي إليها.

سـمكو هو التحريف الكوردي لـ إسـماعيل، فهو إسـماعيل آغا أبن محمد باشـا أبن علي خان أبن إسماعيل خان. ومن المتبقين من نسله، أبنه خسرو، وهو متقاعد الآن، ويعيش في استنبول، أما أبنته صفية خان زوجة شـيخ جتو بن سـيد طه الشـمزيني، فيعيشان في أربيل في جنوب كوردسـتان « العراق « وعن عشيرة الشكاك يقول العلامة محمد أمين زكي بك : « تبلغ سـتة آلاف أسـرة سيّارة، عشيرة شهيرة تقطن ثلاثة شهور في بيوت الشـعر، موطنها غربي بحيرة أورمية على الحدود، وكان إسـماعيل آغا المعروف بـ سـمكو رئيس هذه العشيرة،

وفروعها: شفكي، بوتان، شوه لي، شكاك». ويقول مارتن فان برونسن عن هذه العشيرة: «إن عشيرة شكاك تأتي بعد عشيرة كه لهر، التي تعيش غرب كرمنشاه، والشكاك تعيش في المناطق الجبلية من سوما وأورمية، وكان تعدادهم في عام ١٩٢٠ حوالى ألفين أسرة.

استطاعت هذه العشيرة أن تسيطر على مساحات شاسعة من الأراضي، وفي مراحل عديدة خارج المناطق التي تعيش فيها، منذ أيام الجد الأكبر لـ سمكو» إسماعيل خان « لما تميزوا به من خصال فتالية نادرة، وهذا ما جعل غالبية رؤوساء هذه العشيرة، تصمد وتقاتل ضد الإيرانيين، وفي أحيان أخرى ضد الترك.

لعب سـمكو آغا دوراً بارزاً في النضال التحرري الكوردي، وكانت حركته تسـتهدف التحرر القومي، ويرجع تاريخ بروز إسـماعيل آغا الشكاكي « إلى سـنوات ما قبل الحرب العالمية الأولى، ولا سيما بعد أن قتلت السلطات الإيرانية شـقيقه الأكبر جوهر آغا غيلة في العـام ١٩٠٥، لاتصاله بالثوريين الإيرانيين، فمنذ ذلك الوقت أصبح سمكو على اتصال وثيق بعبد الرزاق بدرخان وبالروس الذين أشاروا إلى أسمه ونشاطاته في وثائقهم الدبلوماسية، وقد ورد عنه في تقرير روسـي خاص: تقريباً منذ العام ١٩١٤ أصبح أسـم سـمكو معروفاً على نطاق واسع في الدوائر الدبلوماسية الروسـية، والبريطانية، والإيرانية، والتركية ، ففي سـفارة كل واحدة من هذه الأقطار وكذلك في وزاراتها الخارجية ملف كبير عن سمكو.

إن هذا التقرير يعطينا صورة واضحة عن الدور الذي لعبه سمكو، وهذا ما جعل رضا خان (شاه لاحقاً) وفي البداية حين تسلم السلطة في إيران، ولإدراكه مدى تأثير وقوة ونفوذ سمكو آغا، أن يعقد علاقات صداقة معه، تظاهر بالاحترام والتقدير لشخصيته، ولم يستطع رضا خان أن يعلن نفسه شاهاً، إلا بعد أن قضى على حركتي سمكو في كوردستان، وخزعل في عربستان.

تحمس الروس إلى إقامة علاقات ودية مع سمكو، وفي المقابل تعاون سمكو مع الدبلوماسيين الروس، وسعى إلى نيل العون منهم، ومن ناحية أخرى كانت الصحافة البريطانية تعتبر سمكو : روبن هود الشرق، وفي الحقيقة كان هذا اللقب يطلق أيضاً على شـقيقه الأكبر جوهر آغا، وعن سياسـة سـمكو آغا يقول مارتن فان برونسون : « ومن أجل أن تبقى الأبواب جميعها مفتوحة أمامه، تبنى سـمكو في سـنوات الحرب العالمية الأولى سياسـة تميزت بهدوء نسبي، ولكن بعد انتهاء الحرب، تحول سمكو إلى أبرز عنصر في النضال التحرري الكوردي الإيراني السني تعمق مضمونه وتحددت أهدافه أكثر، ليتحول إلى ظاهرة بارزة في تاريخ إيران السياسـي، خصوصاً بعد ظهور رضا خان فوق المسرح، والذي تبنى سياسة لا ديمقراطية تجاه المسألة القومية الملتهبة دائماً بحكم واقع إيران».

وكان إسماعيل آغا الشكاكي على اتصال وثيق بعبد الرزاق بدرخان أحد أعضاء الأسرة البدرخانية، والشيخ نهري من شمدينان، وسيد طه بن عبيد الله ، وفي حرب ١٩١٤ عقدوا اتفاقية مع الحكومة القيصرية الروسية، وتحالفوا فيما بينهم لخوض النضال المشرك من أجل تأمين حقوق شعب كوردستان القومية، وبعد انتهاء الحرب، بدأت مرحلة جديدة في تاريخ حركة سمكو آغا، فبعد بسط سيطرته على أورمية والمناطق المجاورة،

بدأ بإصدار جريدة سماها في البدء « روزي كورد شهوى عهجههم «أي نهار الكورد أو شمس الكورد، ليل العجم « ومن ثم غير الاسم إلى نهار الكورد، وأخيراً إلى الكورد ، وأسدى رئاسة تحريرها إلى الشيخ محمد تورجاني من أهالي قزلجة، كان ذلك في عام ١٩٢٠، وهذا يدل على أن سمكو آغا كان يدرك دور وأهمية الصحافة والإعلام، ومن المفيد ذكره أن محاولات سمكو لإصدار صحيفة كوردية ترجع إلى ما قبل الحرب العالمية الأولى، وذلك عندما ساهم مع صديقه عبد الرزاق بدرخان على إصدار مجلة كوردستان في مدينة «خوي» وعندما ألقي القبض على عبد الرزاق بدرخان من قبل روسيا القيصرية وتم أبعاده، تبنى سمكو وحده إصدار تلك المجلة، أما بالنسبة لعلاقات سمكو مع القوى التي كانت في المنطقة والدول المجاورة، فلم تكن جيدة، حيث فشل في بناء علاقات صداقة مع الإنكليز وذلك لتخوف الإنكليز من التورط في المشاكل الكوردية مع إيران من جهة، وحرصاً على عدم استقرار تركيا من جهة ثانية، وفي الحقيقة فإن موقف الإنكليز المناور، أصاب سمكو بخيبة أمل كبيرة، من باب ترحيبهم بالانتصارات الإيرانية عليه في مهاباد، واحتلال مقرهم الرئيسي في جهريق. كتب أدمونس: «أنه اندهش (أي سمكو) لمدى اهتمامنا بالفرس، رغم أنهم كانوا يتعاونون على طول الحدود مع الأتراك الذين طردونا من راوندوز ورانية، والذين كانوا لا يزالون يحاربوننا علناً».

أما مع تركيا فكانت علاقاته بين مد وجزر، وسنأتي على ذكرها لاحقاً، وبالنسبة لإيران فكان في عداء وحرب مستميتة، أنتصر عليهم في الكثير من الأحيان واستطاع أن يبسط سيطرته على أماكن شاسعة ومدن كبيرة ، سابلاغ ، أورمية، سلماس، بانه، وسرده شت، وغيرها، وفي المقابل استطاع الإيرانيون أن يهزموه في أحياناً أخرى حتى وصل به الأمر أحياناً إلى اللجوء إلى الأراضى التركية والعراقية.

في العام ١٩٢٠، أسس سمكو آغا جمهورية مستقلة باسم «جمهورية آزاد ستان» أي «جمهورية الحرية» ودامت عدة أشهر فقط، وكانت الدول المجاورة لا تثق ب سمكو ، وتدرك مطامحه من أجل بناء كيان كوردي، وصعوبة ترويضه، ليكون ورقة بأيديها تستعمله كيفما تشاء، ومن أجل ذلك كانت ترغب في التخلص منه في أي فرصة سانحة. ففي شهر آب من عام ١٩٢٢ ، وعندما هُزم من قبل الإيرانيين، أضطر إلى اللجوء إلى الأراضي التركية «كوردستان تركيا» وكان يتوقع بأن يساعده الترك، لأنه تعاون معهم في عدة مواقع سابقة، لكنه فوجئ بأنه محاصر، وقتلت زوجته في تلك المعركة، وأخذ أبنه خسروا أسيراً، فاضطر أخيراً إلى اللجوء إلى الأراضي العراقية «كوردستان العراق».

وتبدو وجهة النظر التركية جلية حول سمكو آغا، في الوثيقة التالية:

دیار بکر ۱۲ /۱۳۸۸ هـ

إلى القائمقام يوزدمير بك

أستخبارات . نومرو ١٧٤٥

۱- سيمتقو «كان الأتراك يلقبونه بـ سيمتقو» رجل محتال، وماكر، وبمهارته يخفي الخنجر الذي سيشهره علينا في حينه، أن هذا الرجل يحمل فكرة الاستقلال في رأسه، وأنه يحاول ألا يقطع علاقته بنا إلى حين تمكنه،

وازدياد نفوذه وقوته في إيران، ويصل إلى أهدافه ومآربه.

7- إن ازدياد سلطة سيمتقو داخل العشائر الكوردية بهذه الصورة، تجري في غير صالح حكومتنا الشعبية « المقصود حكومة مصطفى كمال « لكن في نفس الوقت ليس من مصلحتنا أن نهاجمه، ونقطع علاقاتنا معه في الوقت الحاضر، لكنكم لو تستطيعون « يوزدمير « أن تبدأوا بحملة دعاية واسعة ضده « تأليب العشائر الكوردية عليه « وفي الحقيقة أنكم بهذا العمل ستقدمون خدمة جليلة للحكومة . أنشروا بين الناس بأن سيمتقو يقاتل بمال الإنكليز، والدم الكردي يذهب هدراً لمصلحة الإنكليز ومصلحته فقط . هكذا كان الأتراك يعملون في الخفاء ضد سمكو، وفي نفس الوقت كانوا يظهرون له الود والاحترام، ويمدونه بالمال والسلاح، ويبدو بأن مثل هذه السياسات لم تكن تنطلي على سمكو آغا بسهولة، فمن خلال الحوار التالي بينه وبين مصطفى باشا يامولكي تتبين لنا كيفية تفكيره وعلاقته بالأتراك:

\* حسناً أنت تناضل من أجل الحقوق القومية للكورد، وبناء الاستقلال لهم، لماذا لا تبدأ أولاً بمناطق، وان، أرضروم، بتليس، هكاري، خربوت، وتحريرها من ظلم وجور مصطفى كمال ؟ لماذا لا ترفع راية خاصة بك، وتعلن للآخرين أهدافك ؟ ومن أن هذه الحركة ليست لإراقة الدماء كما يشاع، بل أن هدفك الأسمى هو التحرير بصورة سلمية لماذا لا تحاول التفاوض مع الفرس؟

أنا أفضل أن أبداً من إيران، وليس من الحكمة أن أكون في خصام مع الأتراك في الوقت الحاضر، فضلاً عن هذا، فهم يمدوني بالسلاح والعتاد، وليس من الضروري في الوقت الحاضر نشر البيانات والنشريات، ومن جانب آخر سمعت بأن الأوربيين على خلافات وصراعات فيما بينهم، ومن أجل هذا يجب أن نناضل ونعتمد على أنفسنا، ولا نسمح أبداً بعودة الفرس إلى أورمية وسابلاغ « هذا يعني بأنه كان يسيطر على هذه المناطق في تلك الفترة التي كان مصطفى باشا اليامولكي في زيارته، أي عام ١٩٢١ ونحن بدورنا لن نستسلم أبداً، ولطالما بقي شكاكي واحد سنقاوم». وفي اليوم التالى ٢٠ /١٠/ يستمر النقاش طويلاً بينهما:

جناب إسماعيل آغا، أن اليوم ليس مثل ايام عبيد الله، وإن ما يحدث في كوردستان يجلب انتباه الدول الأوربية، وحتى الولايات المتحدة الأمريكية تعلم بما يجري هنا، وأن دولة عظمى مثل بريطانيا التي تحكم الآن في السليمانية والمنطقة تنتبه إلى ما يحدث في الحركة الكوردية، وما لا يوافقها ستقف ضدها عسكرياً وسياسياً. صحيح إنكم تنسقون جيداً مع الترك في أناضوليا، لكن إذا لم يحالفهم الحظ وهزموا فسوف تخسرون أيضاً، وما من معين يساعدكم، وكما تعلم فإن حركة مثل حركتكم، لا تستطيع أن تحقق أهدافها ومطامحها، دون مساندة ودعم دولة أوربية، لا سيما أن بريطانيا أصبحت اليوم جارة لنا، كما أن جلالة السلطان محمود الثاني يعتبر ما يقوم به القوميين الأتراك - حركة أناضوليا - خارجة عن القانون، ومن أجل هذا تقدم اليونانيون تجاه «أنكور»، وهم مستعدون للقيام بعملية ضدهم، وفي أناضوليا هناك الكثير ممن يرحبون بقدومهم، وقد طلبوا منهم احتلال المنطقة، لأنهم يكرهون القوميين الأتراك، ويجب ألا ننسى بأن القوميين الترك هم ألد أعداء الكورد، وقد كبدوا الكرد خسائر فادحة منذ عام ١٩٠٨ وإلى الآن، وعلى كل حال فإن اليونانيين هم أفضل أعداء الكورد، وقد كبدوا الكرد خسائر فادحة منذ عام ١٩٠٨ وإلى الآن، وعلى كل حال فإن اليونانيين هم أفضل

من الأتراك بالنسبة لنا، على الأقل هم متحضرون، وليسوا متخلفين وجهلة مثل الترك، ومن الأفضل أن تبني جسور العلاقة معهم، وأن تُعلم الإنكليز بذلك، ومن أجل أن تحل مشاكلك مع الدولة الإيرانية، أتصل بهم، وأستفد من الأخطاء والفرص المتاحة، وحاول أن تتفاهم وتتفق في تلك المناطق التي لا يوجد فيها البريطانيون أو الأوربيين، وحسب مداركي إذا اتبعت هذا الخط، فسيستجيب الأوربيون لمطالبك.

### فيرد عليه إسماعيل آغا:

وأنا أيضاً أمقت القوميين الأتراك، وأعلم بأنهم أشد عداوة من الفرس بالنسبة للكورد. بعثت بعدة رسائل الإنكليز، وأبلغتهم بأنني لا أقف ضد سياساتهم، ونحن بحاجة إلى مساعداتهم دوماً. ليقف الإنكليز بجانب الكورد، وأنا سأفي بإلتزاماتي وأتعاون معهم، نحن بحاجة إلى العتاد والسلاح، وإذا لم يسعفونا من هذه الناحية، ساقع في مشاكل كبيرة جداً. بعثت سيد طه إلى بغداد ولكن دون جدوى، والآن أنا وسيد طه سنوكلك للتحدث معهم، فإذا إستجابت الحكومة الإنكليزية بنفسها، أو عن طريق أصدقائهم البشدريين ـ بابكر سليم آغا ـ وأمدونا بالسلاح والعتاد، دون أن يضعونا تحت رحمة ضباطهم، نستطيع أن نحتل ونحرر، وان، أرضروم، سيواس، وهكاري، وننظف المنطقة من الأتراك، وعند ذاك سينلقن هؤلاء الذين في راوندوز درساً كبيراً ـ يقصد الأتراك ـ هــذا هــو افتراحي، ولكي تكون مطمئناً أعــدك بأننا صادقون في هذا الحوار. وقبل أن يختتم سـمكو كلامه يسترسل : نحن نسـتطيع أن نبسط سيطرتنا على أنكور، وإذا لزم الإنكليز الصمت، سنحتل سنه «سنندج» في يسترسـل : نحن نسـتطيع أن نبسط سيطرتنا على أنكور، وإذا لزم الإنكليز الصمت، سنحتل سنه «سنندج» في وقت قريب.

### ذهاب إسماعيل آغا إلى السليمانية:

لم يكن ذيوع صيت إسماعيل آغا محصوراً في شرق كوردستان ( إيران ) فقط، بل طافت شهرته جميع أرجاء كوردستان. وفي عام ١٩٢٣ زار مدينة السليمانية، وعقد علاقات طيبة مع الشيخ محمود الحفيد، وكان الشيخ في أوج عظمته آنذاك، ويخاطبه في مراسلاته بـ « قهرمان كوردستان حضرت إسماعيل آغا ـ أي حضرة إسماعيل آغا بطل كوردستان « . ولأهمية تلك الزيارة، وشعبية سمكو وحب الأهالي له، أستقبل بحفاوة بالغة على المستويين الشعبي والرسمي. كتبت جريدة روزي كوردستان في العدد ٨ المصادف ١٠ /١ /١٩٢٣ تقول : قبل أسبوع تحرك جناب وحضرة كاتب المجلس الملوكي ـ كاتب الديوان الملكي، طاهر أفندي مع قوة مؤلفة من الفرسان الخيالة، لاستقبال حضرة قهرمان كوردستان، جناب إسماعيل آغا.

ففي ١٩٢٣ ، تعطلت الدوائر الرسمية عن العمل، إحتفاءً بقدوم جناب الآغا، وأن جميع السادة الكرام ومأموري العساكر الملكي، ورؤساء الدوائر، والأشراف، والأهالي المحترمين، إنطلقوا، راكبين، وراجلين، إلى ضواحي المدينة لإستقبال جنابه، كما ذهب جناب رئيس الداخلية،مع جناب كابت حيمن، وكيل فخامة المندوب السامي راكبين السيارة، وسائر رؤساء العشائر، الذين كانوا متواجدين في مدينة السليمانية، وكل

مع مجموعت ودائرته، وبصورة منظمة اصطفوا في مراسم الاستقبال، وكان فخامة الملك المعظم الشيخ مجموعت ودائرته، وبصورة منظمة اصطفوا في مراسم الاستقبال، وكان فخامة الملك المدينة، لقاء حميماً، أخذ إسماعيل آغا، فكان اللقاء في ضواحي المدينة، لقاء حميماً، أخذ إسماعيل آغا موقعه بجانب الملك إلى داخل المدينة. كان الضباط والعساكر الكردستانيين المنصورين، واقفين بصورة منظمة خارج المدينة للاستقبال، وكانت الأناشيد الوطنية « في النص الأغاني الوطنية « تغنى بصوت عالٍ ، وكان الجمهور يهتف بموفقية وتقدم الحكومة الكوردية. بعد ذلك قام جلالة الملك المعظم، وحضرة الأغا إسماعيل، بإستعراض الحرس الملكي، ومن شم أودع إسماعيل آغا في المكان المخصص له. وتختتم الجريدة وقائع الاستقبال بقولها:

\* في الحقيقة أنه ليوم تاريخي، ومهما قلنا لا نستطيع أن نثني على ما يقوم به إسماعيل آغا من خدمة للوطن. لكن باسم عموم الشعب نرحب بحضرة وجناب بطل كوردستان، ورفاقه المحترمين. ونشرت الصحيفة نفسها في العدد ٩ ، المصادف ٢/ ١٩٢٣ الإيضاح التالي:

[عند دخول بطل كوردسـتان إسـماعيل آغا إلى مدينة السليمانية، أطلقت سبع طلقات من المدافع، ترجيباً بهذه الشخصية، فنرجو المعذرة لعدم ذكر هذه الواقعة في العدد الذي نشرنا فيه وقائع الاستقبال]

### محاولة اغتيال سمكو آغا:

عندما يئس الإيرانيون من القضاء على سمكو بالأساليب العسكرية، والمؤامرات السياسة، والدسائس وتأليب رؤساء العشائر عليه، لجأوا إلى أساليبهم القديمة، أسلوب الحيلة والغدر، فقد تفتى في هذه المرة ذهن أحد قادة الإيرانيين على حيلة وهي إرسال فنبلة موضوعة داخل علبة حلويات إلى سمكو آغا، وقد إتفقت الروايات جميعها حول هذه الحادثة، وهي بإختصار؛ كلف محمد على شازاده ولي عهد تبريز عبد الملك مكرم الملك، بأن يعمل أي شئ في سبيل القضاء على سمكو فتبنى الأخير المهمة، فكلف بعضاً من الأرمن بصنع فنبلة، وتثبيتها داخل علبة جميلة، لغرض الاغتيال. ويذكر عن سمكو شخصياً: « عندما أحضروا علبة الحلويات على أنها هدية من حماتي إلى أسباطها، أصر ولدي على فتحها، لأنها هدية من حماتي إلى أسباطها، أصر ولدي على فتحها، لأنها هدية من جدته، لكنني تذكرت في تلك اللحظة قصة اغتيال ( شجاع نظام ) والطريقة نفسها، فتملكني الشك في هذه الخطة الخبيثة، وفي هذا الأثناء حاول البعض فتح العلبة، وبمجرد فك الشرائط، لمحت شرارة صغيرة قد أندلعت، وبسرعة فائقة رميت بالعلبة بعيداً، واحتضنت أبني، وألقيت بنفسي على الأرض، ثم انفجرت العلبة». نجا إسماعيل آغا من محاولة الاغتيال، لكن ذهب أخواه، على وخورسيد ضحية هذه المؤامرة.

#### مقتل مار شمعون:

بالرغم من قصر حياة سـمكو آغا، إلا أنها كانت حافلة بالأحداث والغموض، والملابسات، ومما لا جدال فيه أنه كان يتمتع بمواهب قيادية، وككل سياسـي وعسـكري في آن، أصاب في الكثير من الأحيان ونجح، وفي المقابل

أخطأ مرات عدةٍ، ومن كبرى أخطائه التي لم يغفرها له التاريخ، هي حادثة اغتيال البطريرك مار شـمعون، الزعيم الروحي والسياسي للآشوريين.

يتفق معظم الذين كتبوا حول حادثة مار شمعون، على أن الإيرانيين كانوا وراء حادث الاغتيال. يقول البرفسور الآشوري قسطنطين بيتروفيج: «عندما علم محافظ تبريز مهدي الشمس بهزيمة المسلمين، بعث مباشرة برسالة إلى سمكو، جاء فيها إذا قتل البطريرك مار شمعون، فأنه سيحظى برضى الحكومة الفارسية».

وهذا ما يؤكده المؤرخين. فبعد مقتل مار شمعون، هجم الأشوريون بتعداد ثلاثة آلاف مقاتل بقيادة الأمير كوزمين وداويد أخ البطريرك ، الذي كان بصحبة مار شمعون ونجا، والملوك برخو وإسماعيل وخوشابا وأوشانا، هجموا على قرية كوهنه شه، فاحتلوها، وقتلوا الكثير من المسالمين، وعثروا في منزل سمكو على وثائق تشهد على تآمر الحكومة الإيرانية مع سمكو ضد مار شمعون. وفي رده على سوال مصطفى باشا اليامولكي حول حادثة اغتيال مار شمعون، والظروف التي أحاطت بها، أجاب سمكو آغا:

أنك تعلم لا شك، بما فعله الأتراك والروس بالأكراد أبان الحرب العالمية الأولى، والآن سأوضح لك أسباب اغتيال مار شمعون ، في المعارك التي دارت رحاها في شمال كوردستان بين الأتراك والأرمن، أنحاز الآشوريون الى الأرمن، وساعدوهم في المعارك، وباندلاع ثورة روسيا - أكتوبر، سحب الروس قواتهم من سابلاغ وأورمية، وتركوا للآشوريين كميات كبيرة من البنادق والمدافع والعتاد ومخازن السلاح، كان البعض من الضباط الروس، الآشوريين، والبعض من الأوربيين العاملين في كوردستان يعلمون بأن إيران قد وهنت والسلطة قد ضعفت، وقلت الموارد الاقتصادية، ولذا فلا تستطيع الدفاع عن نفسها، فلم يضيع الإشوريون هذ الفرصة الثمينة من أيديهم، وبما أن أذربيجان منطقة استراتيجية للأرمن والأتراك والفرس فاستولوا عليها، وبعد الانتصار الذي حققوه، أعلنوا الاستقلال، وطلبوا مني المساعدة لتنسيق القوى، لندخل معاً إيران، ووعدتهم بدوري لكن الإيرانيين علموا بذلك، فجاءني ممثل عن الحكومة الإيرانية وطلب مني ألا أساعد الآشوريين، مقابل الصلح والمفاوضات، عليه الوقت كنت على علم بمآرب الآشوريين، ومطامحهم في بسط نفوذهم على شمال كوردستان واحتلالها، ولهذا قتلت مار شمعون، ومن ثم تراجع الإيرانيون عن وعودهم فقمت بالمقابل بالهجوم على أورميه، وبسطت نفوذي عليها، وإدارتها من قبل رجالي».

يتضـح من جواب سـمكو آغـا، بأنه كانت هناك عدة أسـباب، دفعت به لقتل مار شـمعون، منها طموحه للتفاوض مع الحكومة الإيرانية عسـى ولعله أن يحصل على الحقوق التي يطالب بها من خلال التفاوض، ومن جهة ثانية يبدو بأن سمكو قد خبأ في صدره ثأراً للذين قتلوا من الكورد على يد الأرمن والآشوريين وبمساعدة الروس، وفي نفس الوقت خوفه على مسـتقبل المناطق الكوردية من مطامح الآشـوريين في الجزء الشـمالي من كوردستان، بعد حصولهم على كميات كبيرة من السلاح والعتاد، ويبدو واضحاً من خلال إستقراء تلك الحقبة،

بأن الشاعر الدينية كانت تلعب دوراً كبيراً في تهييج العواطف والتحالفات والمساومات.

### نهاية سمكو آغا:

وأخيراً استطاع الإيرانيون أقناع إسماعيل آغا بالقدوم إلى « شنو « للمفاوضات، وهناك نصب له كمين وقتل في أيلول ١٩٣٠، وهكذا ، التاريخ يعيد نفسه، فقبل خمسة وعشرين عاماً من مقتل سمكو آغا، قتل جوهر آغا، شقيقه الأكبر، وأثناء المفاوضات، وقبل هذا وذاك ، بسنين طويلة، دعي إسماعيل خان الجد الأكبر له سمكو للمفاوضات، وقتل غدراً، وبعد تسعة وخمسين عاماً من مقتل سمكو آغا قتل الدكتور عبد الرحمن قاسملوا غيلة، وأيضاً أثناء المفاوضات مع الحكومة الإيرانية في النمسا ! وسيبقى السؤال المحير : كيف اقتنع سمكو بالذهاب إلى إيران، وللمفاوضات؟

### المراجع:

- ١-كوردستان في سنوات الحرب العالمية الأولى، الدكتور كمال مطهر أحمد.
  - ٢-تيكه يشتني راستي، الدكتور كمال مظهر أحمد.
- ۳- شيخ محمودی قارمان، ده وله ته که ی وخوارووي کوردستان، به رکي دووم، محمد رسول هاوار.
  - ٤- في سبيل كوردستان، مذكرات زنار سلوبي، ترجمة ر . علي.
  - ٥- القضية الكوردية، ماضى الكورد وحاضرهم، د . بلج شيركو.
- ٦- حاموستاي كورد، زماره ٢٦ ، جه ند كورته باسيك له باره ى سمائيل ئاغاى (سمكو) وه ره ئووف ككلى.

### محطات ثقافية

### شيركۆ بيكەس

عندما يحط شاعر طائر بجناحيه الواسعين على الأرض ليودعنا توديعه الأخير... عندما يرحل «محمود درويش» عن دنيانا التي نجدها أضيق بعده... تتبدل الطقوس وتتغير الألوان... فتنكمش قباب السماء وتهتز أركان اللغة. انه الحزن الذي يتراءى دخاناً... ويتصاعد مغطيا، بلون الرماد، آفاق الكلمات!

لقد بلغ عدد الشعراء العرب، حتى الآن، عدد أوراق شـجرة كثيفـة الأنغام، لكـن «درويش» يبقى النغمة التي تأبي أن تسـكن أو تكـفّ عن العطاء. انه ننسى قصيدته الأخيرة «ليس للكرد إلا الريح». الطائر الذي لون بجناحيه سماء الشعر بمدارات وأطياف ساحرة لما يقارب نصف قرن... وستمتد الى فضاء الأجيال القادمة من حيث الزمان... كما امتدت، من حيث المكان، الى فضاء الشعر الكردي وفضاءات آداب الشعوب الأخرى، فتأثر به جيل رائد من الشعراء طالما هناك الحزن والأمل. (عن الحياة).



الكرد وشعراء المنطقة. لم يكن «محمود درويش» لسان حال الأشجار والأحجار الفلسطينية فحسب... بل كان، كذلك، نايا غائراً بأنغامه الحزينة والمتمردة معا أعماق الإنسان أينما أصغى الى نبضه. كان شعره ضوء قمـر يمنح متلقيه هدوءاً وزوبعة يمنحهم اليقظة في الآن نفسه. كان صهيل حصان أصيل يعدو على الأرض وتغريد يمامة تبحث، عبثاً، عن عشها في السماء. اننا، الشعب الكردي، لا ننسى أبداً ما غنّاه لكردستان، ولا

ان شعره يأبى أن يموت... لأنه منسوج من كلمات تحفر الذاكرة كما يحفر النهر الأرض ويشق المجرى في الزمان والمكان. ان محمود درويش كان «قدس» الشعر العربي، وسيبقى للإنسانية نورس البحر، الناصع حباً،



# فؤاد قادر، حديقة الشاعر المؤثثة بقناديل الحكمة والحلم

فاروق مصطفى - كركوك

### التجوال في اغبرة الضياء الكركوكي

عوف.. الذي يتثاءب عند حافات ساحة الطيران. الماجستير، الا انه لم يتعين فكان، لديه المزيد من احيانا تجوابنا العصري من اطراف (جرت ميدان) وصيفات الاميرات الكركوكيات والتي تتصاعد من

صعودا الى حافات القلعة ثم نتوغل في ازقة (المصلى) عرفت الصديق الشاعر فؤاد قادر في الثلث الاخير ودرابيتنها الملولبة وصولا الى تخوم (الشورجة)، وهو من ثمانينات القرن المنصرم – جالسته في مقهى ابو في قمة وعنفوان شبابه، بينما انا اضع خطواتي الاولى في عالم كهولتي وانضج فواكه شتائها، كان معظم عادة يتردد عليه وقتئذ.. شباب ومثقفو المنطقة صحبي في (جماعة كركوك) غادروا المدينة، بعضهم يتناولون اقداح الشاي وبعد ذلك تعلو اصواتهم في ترك العراق وتشتت في اصفاع المعمورة ولا اسمع بهم مناقشاتهم وجدالاتهم التي تطول مع ساعات العصر، ﴿ أَوَ التَّقَطُ اخْبَارِهُمَ الْا لِمَامَا بِاسْتَثْنَاء الزيارة التي قام ومع حلول الغسق يغادرون الى طياتهم، في هذا الوقت بها (صلاح فائق) الى كركوك عام ١٩٨٦، ولكن لقائي اكمل صديقي فؤاذ دراسته العليا حائزا على شهادة بالشاعر فؤاد جدد ايامي لسابقة في التجوالات التي تتسول اقدام النهارات، والقراءة التي تفتح لنا ابواب الساعات للقراءة والتأمل والشغف بهدم العالم القديم الاحلام المطلسمة وبعد تجوابنا المسائي كنا نقف عند وكل مافيه من صور القسوة والفقر والاظلام، نقرأ حافات نهر (الخاصة) ندلي اقدامنا في امواهه الاليفة ونتبادل الكتب ونتناشد مقاطعنا المتواضعة وندخل وايدينا تتحسن حبات التين المجفف واجزاء من القمر احلامنا ونتصعلك قطوف غيومها الداهشة، ونبدأ المتشظى على اسرته الحصوية الناعمة وهمسات

اعماق القوريات الشجية تتلاطم بجدران القلعة ثم تصل الى مسامعنا مبتلة بصبابتهن ومنقوعة بصهباء الالفة وحفيف الوجد الحميمي.

### رحلات المدن الثلاث الماطرة

مع قدوم العقد التسعيني، صديقي يقدم اوراقه الى جامعة صلاح الدين، يتعين هناك تدريسيا وتبدأ مرحلة جديدة في حياته يحضر دروسه ويحاضر في اروقتها وينقل الكثير من افكاره وخواطره وتأملاته الى طلبته، الا انه لم يقطع زوراته لكركوك وبمجرد ما يصل المدينة يزورني ويتحفني بالكتب التي يحملها من مدینة (اربیل) وقد امسی لی بمثابة کوة اطل عبرها الى المشاهد الواقعة خارج كركوك، اسمع منه اخبار الادب والادباء وآخر اصدارات الكتب والصرعات النقدية المتدوالة والمصطلحات الادبية التي تتقافز هنا وهناك وقد عودنى على هذا الوضع فأستمرأت اقواته واستعذبت اشربته، وعندما تهيأ لدراسة الدكتوراه وحصل على مقعده الدراسي في العاصمة بغداد بدأت رحلاته المكوكية بين المدن الثلاث: اربيل، كركوك، ثم بغداد، لقد توزع بين هذه الحواضر، يكمل محاضراته في كليته ثم يغادرها الى كروك ويتزود فيها بأوراقه ومصادره ثم يشد الرحال الى بغداد، واعتقد انه تعب وكيف لايتعب ونحن عشنا تلك الاعوام العجاف بحصارها وفقرها وضنكها، ولكن مع ذلك ذلل العصوبات كلها ونعم تضاريسها الخشنة من اجل تحصيله العلمي، ومرت السنون وانقطع الصديق عن المدينة، عبثا حاولت العثور عليه في الاماكن التي يتردد عليها والمناطق التي يعشق التجواب فيها من مكتبة المرحوم (امين) الى منزله المستلقى بين احضان البساتين، لقد غاب صديقى وكل محاولاتي ذهبت سدى، وفيما بعد علمت من اطراف

عائلته انه اكمل دراسة الدكتوراه وانه مازال يفكر بصدافتنا وتلك الامال التي ارفنا انبذتها على حواجز مخيالها واردنا ان نجالس كل اصدفائنا الشعراء الذين شغفنا بهم في كافتيريا الاحلام المجنحة.

#### حديقة الشاعر

ادخل حديقته الشعرية ويدهشني اكتظاظها باصدقائه الشعراء وصحبه المفكرين يجولون ويصولون تحت افيائها الوارفة وقد اثث اظلالها بصنوف من قناديل الحكمة ونثر فوقها ضروبا من اقوال الفلاسفة وافعالهم، وها انني المح الشاعر (رامبو) الزنجي الابيض الرائع التمدن يخبو على جواده في السهوب الفساح نحو المجهول، وغيرهم يتهادون في تيههم وابهتهم وابصر الحلاج، ماركس، هريقليطس والحكماء الثلاثة زرادشت، كونفوشيوس وبوذا، التقيهم واعانقهم، انهم اصدقاء الشاعر وصحبه الطيبون، فالشاعر عبرهم يفجر احلامه البيضاء في القبض على جمرة الحياة لينساب ويتدفق نسغها المبارك في عالم بعيد عن الويلات والحروب وكل مايفرق الانسان عن الانسان:

الانسان ملح الارض

فإذا فسد

فبأي شيء نلح الحياة؟

وتقول (غروشنكا) احدى بطلات الكاتب الروسي (دوستويفسكي) في رائعته (الاخوة كرامازوف): «ان الدنيا مكان جميل وان كنا فيها اشرارا، ولكنها مكان صالح للعيش» والشاعر يستذكر «سقراط» عملاق الفلسفة اليونانية في تحديه لكن الذين خانوا عشق الحياة وتنكروا للحق والخير والجمال.

انهزمت كل محاكم الدنيا يوم بذر «سقراط» الحقيقة

في رحم الشوارع.

في نصه الذي يحمل عنوان «التاريخ المتحلزن لحلم هير قليطس». يرحل الشاعر عميقا الى جذور التأريخ لليقف مع محبيه المفكرين والشعراء والذين واجهوا الطغاة والقياصرة والظلمة ووقفوا امامهم رافعي الوجوه بكلماتهم وافكارهم النيرة لتستمر حدائق الحياة خضراء يانعة مزنبقة بأقاحي احلامهم، والشاعر يأخذ جانبهم ورسالته لنا لاحبة وعشقه للانسان واضح لابد من هدم عالم الكوابيس والرعب الاظلام واقامة مملكة العشق والحلم.

وشاعرنا الذي يتخذ من حلم هيرقليطس قناعه الشعري فهو من فلاسفة اليونان الجدليين وقد حظي مؤلفه الفلسفي «في الطبيعة» بالتمجيد بسبب عمقه ومن مقولاته الفلسفية، «كل شيء في الطبيعة في فيض مستمر وحيث ان كل شيء يتحول بأستمرار ويتجدد فإن المرء لا يستطيع ان ينزل النهر الواحد مرتين، لانه في المرة الثانية ينزل في مياه جديدة». وهكذا هي اشكاله الشعرية تقوم متوهجة متشكلة ثم تتهدم وعلى انقاضها تتهندس ابنيتها الجديدة مزامير للاحلام التي تنفتق طفولة وبراعم وغناء ترفعه حناجر انقياء الناس. يستطيع الناظر في شعر قؤاد قادر ان ينزل نصوصه في دالتين اثنتين، دالة النصوص التي تتحدث عن احلامه ودالة النصوص التي تتحدث عن احلامه ودالة النصوص التي تتحدث عن احلامه ودالة النصوص

ثياب المودة ويهندمها بهندام قامة الصباح.

ستظل القصائد الحالمة

وسائد عشق

لرأس شاعر حزين

يحلو له التنزه والتجواب تحت امطار احلام قصائده التي يخلق عبرها طقوس ايامه ويمنحها عشقه ويتركها تتموسق في حديقته الشعرية متموجة مع انفاس صحبه الشعراء وهو شاعر حب جوال بحثا عن القصيدة الحلم والحلم القصيدة لانه عندما خرج في رحلته الحياتية قبل العديد من الاعوام، كان قد حمل زوادته بقليل من الزاد ولكن بكثير من الاحلام التي تتشرنق قصائده، لاينسى المتلقي وهو ينظر في افق قصائد الشاعر تيتمه بمظاهر الطبيعة وتولهه بصورها الخلابة فالطبيعة هي كتابه الاخر يقرأ فيها اغنياتها المخبوءة تحت اسطرها الكتوبة بحبر الانداء.

حين تصحو الغابة مع الفجر

فإن زقزقة العصافير

تموسق خرير الجداول

والتقي الشاعر في حديقته الشعرية متكنًا على قامة غنائه مفتوح القميص يترك صدره للرياح ويفتح قلبه لها، ذلك القلب الذي التقط نهره الجميل وغمامه الداهش وهو يقبل بتوقه السامي انساغه الصاعدة من اغنياته التي لاتمل من طرق ابواب قلوبنا الظمأى لافتنان كلماته وحفيف احلامه الدافقة.

# الشّعرُ الكردي بين الواقع والطموح

### عبدالكريم يحيى الزيباري

هـل من الممكن أن يتقدُّم الشـعر الكردى نحو العالهية قبل أن تصاحبه حركة نقد نشيطة؟

أليس من الممكن أن نتحلى بالجرأة قليلاً لنقول عن الشعر الردىء هذا شعرٌ ردىء؟

حين تقول لشاعر(هذا شعرٌ جميل، ورائع)وأنت تعتقد خلاف ذلك، تكون قد قتلته، قتلت موهبته، قبل أن يدّعي الشّعر، فالشاعر يعاني مخاضاً لا يقلُّ عن مخاض الولادة، عند كتابة نصه الشعرى، وبعض أنَّ كل الرُّهات التي يكتبونها: شعرٌ عظيم.

أنساق الكلام كلما تباينت استشرفت معان جديدة، وكان أول ممجِّد حقيقي للغموض والتغميض في الشِّعر هو الجرجاني(المتوفي سنة ٤٧١ هـ) في كتابه أسرار البلاغة/ص٥٠ (المعنى إذا أتاك ممثّلاً، في الأكثر ينجلي بعضُ دم الغَزَال(. ومؤيد طيب!! ماذا يقول الطيب؟

لـك بعـد أن يُحْوجك إلى غير طلبــه بالفكرة وتحريك الخاطر له والهمَّـة في طلبه، وما كان منه ألطف، كانت امتناعه عليك أكثر، وإباؤه أظهر، واحتجابُه أشدُّ، ومن المركوز في الطبع أن الشيء إذا نيل بعد الطلب له أو الاشــتياق إليه، ومعاناة الحنين نحــوه، كان نَيله أحلَى، وبالمزيَّة أولى، فكان موقعه من النفس أجلُّ وألطف، عليه أن يعمل طويــلاً على قصيدتــه، ويقرأ كثيراً، وكانت به أضَنَّ وأَشْغَف،...وأشـباه ذلــك مما يُنال بعد مكابدة الحاجة إليه، وتقدُّم المطالبة من النفس به، فإن قلت فيجب على هذا أن يكون التعقيد والتعمية وتعمُّد شـعراؤنا انخدعوا بأضواء الحداثة وما بعدها، فظنوا ما يَكْسب المعنى غمُوضاً، مشـرِّفاً له وزائداً في فضله، وهذا خللفُ ما عليه الناس، ألا تراهـم قالوا إن خَيْر الكلام ما كان معناه إلى قلبك أسبق من لفظه إلى سمعك، فالجواب إنى لم أُرد هــذا الحدُّ من الفكْر والتعب، وإنما أردت القدر الذي يحتاج إليه في نحو قوله: فإن المسك

(ليلها ذئاب/ نهارها سكين/ ومنــذ الأزل، تجري علــى أرضها ثلاثة أنهر:/ دجلة والفــرات والدم)مجلة آفاق ســبيريز- العدد٢-ص١٧٦ مَنْ هي التي وصفَ ليلها ونهارها؟ كيف زاد الرافدين رافداً سمَّاه الدم؟ وهل الرافد الثالث هو ذاكرةُ ماء دجلة والفرات؟ وبماذا سـينفعنا هذا الرافد الثالث؟ إذا كان الكشــف عن ٢٠٪ من حروف الشــريط الوراثي(DNA) أدى إلى تصنيع ما يقرب من عن خلل في الجينات خلال العديد من الأمراض الناشــئة عن خلل في الجينات خلال العشرين سنة الماضية. وهم بانتظار الكشف والتلاعب بالجينات المسئولة عن البلوغ والشــيخوخة بل أسباب الموت نفسه. فماذا ننتظر نحن مــن الرافد الثالث؟ هذه الذاكرة التي تقول لنا أنَّ على ضفاف الرافدين عاشَ أناسٌ اخترعوا الكتابة، بينما كان ضفاف الرافدين عاشَ أناسٌ اخترعوا الكتابة، بينما كان العالم حولهم غارقٌ في ظلام الجهل.

وفي قصيدة عبدالرحمن بامرني "شعر طليق" (على خشبة المسرح/ هذا أنت تقوم بمشية الخريف/...أنت شعر بل أجمل من الشعر/ أنت شهم وأي شهامة/ زميلي أكبر أخ لي/ أنت أجمل بنت/ أقبح امرأة) مجلة آفاق سبيريز- العدد ٣- أنت أجمل بنت/ أقبح امرأة) مجلة آفاق سبيريز- العدد ٣- ص١٠٠. خشبة المسرح هي الحياة، لكن ما هي مشية الخريف؟ إذا مشى الخريف ماذا يترك وراءه؟ يترك أوراق الشجر الميتة، وماذا بعد؟ كان حريا بالمترجم أن يكتب(وأية شهامة)أمًا ما تلاها من عبارات فقد افتقدت الشعرية بشكل تام، فلا تقديم ولا تأخير، ولا أسلوب، ولا صورة شعرية، ولا أية خصيصة أخرى من خصائص الشعر، وهو من الشعر الذي قال عنه أدونيس (القول بشعر يقرؤه الجميع ويكتبه الجميع يعني شيئاً واحداً: القضاء على الشعر. وفي مناخ من هذه المقولة يعيش القارئ العربي- يعيش، في ما يشارك في القضاء على الشعر دون أن يدري)زمن الشعر- ص١٢٧. ولكن شعر بامرني مترجم، ولذا يجب أن لا يقدم على ترجمة الشعر إلا شاعر.

وقصيدة الشاعر عبدالكريام الكيلاني "أطرق بابك يوميا" (يوميا أطرق بابك هذا الموصد في وجهي/ أطرقه يوميا يا زنبقتي/ ...أهرب منك اليك وحيدا/ أتمارد أبكي/ أتوارى خلف ملاءات الطرقات/ إلاك/ لا ليل يضم عذاباتي/ لا أذن يضاجع همساتي/ لكني يا فاتنتي/ لن أبعد عن عينيك الحالمتين/ وساطرق بابك يوميا/ فأنا لاملجأ لي إلاك/ ولا منفذ)آفاق سابيريز- العدد ٣- ص١٣٤. وهو أيضاً من الشعر الذي يكتبه الجميع، إلا أنَّه بدلاً من أن يقول(أطرق بابك يومياً) قال(يومياً أطرق بابك) وبتقديم ظرف الزمان يومياً) قال(يومياً أطرق بابك) وبتقديم ظرف الزمان الى بداية الجملة، ظنَّ أنَّ هذا شعرٌ عظيم. فلا معنىً ابتاء ولا أساوباً صَنَعْ، وهو يقول(لا أذن يضاجع همساتي) والصحيح أن يقول تضاجع.

والمعاني كالجواهر في الصدَف، لا يفوز بها إلا غواص اللؤلؤ الخبير، وكالمسئول الكبير، لا يؤذنُ لأيً شخص كان في مقابلته، وكذلك ليس كلُّ ذهنٍ مؤهل لاكتشاف المعنى الغامض.

وسبق شعرُ أبي تمام، تنظير الجرجاني، إذ سأله أحدهم: لماذا تقول ما لا يُفهم؟ فأجابه: ولماذا لا تفهم ما يُقال. وكما قال المتنبى:

ومن البلية عذل من لا يرعوي عن جهله، وخطاب من لا يفهم

ويصوغ أدونيس بيت المتنبي نثراً (فان تهمة الغموض دعوى باطلة: فناغ يُخفي به القارئ ضعف ثقافته وقصورها، غالباً. ويخفي إصراره على أنْ يفهم ما تغير بذهنية لم تتغير). أدونيس- زمن الشِّعر- دار الساقي-٢٠٠٥-بيروت- ص١٦. لكن لمحمود درويش رأي آخر (قصائدنا بلا لون/ بلا طعم..بلا صوت/ إذا لم تحمل المصباح من بيت إلى بيت!/ وإن لم يفهم ليم تعمل المصباح من بيت إلى بيت!/ وإن لم يفهم

«البُسَـطا» معانيها»/ فـأولى أن نُذَرِّيها/ ونخلدَ نحن.. للصمت!/ لو كانت هذه الأشعار/ إزميلاً في قبضة كادح/ فنبلةً في كف مُكافحٌ/ لو كانت هذي الأشعار!) محمود درويش- الأعمال الشعرية الكاملة- أوراق الزيتون: عن الشعر - ط١- ٢٠٠٣ - دار الهدى - كفر قرع - حيفا - ص٢٨. وكلام محمود درويسش في ديوانسه الأول الذي أصدره ١٩٦٤، ويقول درويش بعد ثلاثة عقود من تمجيده للوضوح (وهذا يعنى أن الغموض، هنا، لا يعود إلى كون شـعر الشـاعر مجرد طلاسـم وألغاز، وإنما يعود، كما ذكرت ، إلى عمق فكر الشاعر واتساع ثقافته.» ويسأله المحاور» - شـعرك واضح الى حــد الغموض بل الى حد الاستغلاق احيانا. في حالة من ابهام كامل كمثل قولك: «أعرف ما يحزن قلبـك المثقوب بالطاووس». فيجيب درويش( «القلب المثقوب بالطاووس» بالنسبة لي صورة في منتهى الوضوح. لكنى لا أعرف كيف أفسرها. نعرف كيف يفرش الطاووس غروره ويطلق بذلك احتفالا لونيا. إذ ذاك يثقب أي قلب) مجلة مشارف- عدد ٣-تشرين الأول ١٩٩٥- المقابلة التي أجراها معه عباس بيضون- ص٩٣. فدرويش يكتب صورةً في منتهى الوضـوح في ذهنه، ولكن ليس الوضـوح غايته، كما أنَّ الغمـوض ليس غاية أدونيس الـذي يقول(الغموض في الشعر، ليس بذاته نقصاً، وأن الوضوح ليس بذاته كمالاً، الغموض على العكس دليل غنى وعمق، وهذا ما تنبّه إليه ناقد عربي قديم(أفخر الشعر ما غمض)ويقول أيضاً (العمـل الفنـي كمثل الينبوع، سـطحه في عمقه، وَعُمْقُهُ فِي سَطْحِهِ) . أدونيس، زمن الشّعر-دار الساقي-٢٠٠٥-بيروت- ص١٣ وص١١٣ على التوالي.

ولم يعجزني الناقد القديـــم الذي ذكره أدونيس ونســـى اسمه، والقول هو (لأبي إسحق الصابي في الفرق

بين الكتابة والشعر، وهو جواب لسائل سأله، فقال: إن طريق الإحسان في منثور الكلام يخالف طريق الإحسان في منثور الكلام يخالف طريق الإحسان في منظومه، لأن الترسل هو ما وضح معناه، وأعطاك سماعه في أول وهلة ما تضمنته ألفاظه، وأفخر الشعر ما غمض فلم يعطك غرضه إلا بعد مماطلة منه/ ابن الأثير/ المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر/ ص٢٩٠). والغموض تحد لذائقة القارئ، وإغواء كبير (يعلن أدونيس غير مرة أنّه يكتب لعدة مئات فقط على امتداد الوطن العربي) وفي قوله هذا لوم وعتاب يخفي وراءه إغراء كبيراً، " دع عنك لومي فإن اللوم إغراء كن وهو نهي للقارئ العربي، بألا تقرأ شعري، لأنك لن تفهم، «ما زاده النهي شيئاً غير إغراء»

وَكُلِّ يَدَّعى وَصْلاً بليلى وليلى لا تُقِرُّ لهم بذاكا وكما يقول دعبل الخزاعى:

تَسَلَّ بأخرى غيرِها، فإذا التي

تَسَلَّى بِهِا تُغرِي بِلَيلِى وِلا تُسَلِّي

ويقول درويش بعد أربعة عقود في حوارٍ مباشر على فناة الجزيرة، يسأله محاوره خالد الحروب(محمود درويش في المراحل الأولى كتب "قصائد بلا لون بلا طعم بلا عنوان إن لم يفهم البسطا معانيها" ينتقدك البعض ويقولون البسطاء الآن لا يفهمون ما يكتب محمود درويش؟

محمود درويش: أنا ككل شاعر آخر يتمنى أن يفهمه جميع الناس وحلم الشعراء أن يكون شعرهم بسيطا كالخبز ومفهوما.. لأن هدف الشاعر ليس البحث عن الغموض ولكن الوصول إلى الوضوح من خلال الطريق في هذا الغموض الذي هو من طبيعة العمل الشعري بس الغموض ليس غاية أبدا) قناة الجزيرة الفضائية- برنامج: الكتاب خير جليس- ٢٠٠٤/١٢/١١

تقديم خالد الحروب- ضيف الحلقة: محمود درويش. تاريخ الشِّعر يمضي، منتشياً بالغموض ما استوقفه الوضوح لحظة، من المقاهي الشعبية إلى قاعات محاضرات الطلاب في الجامعات: تبقى عذابات الشُّعراء وأنَّاتهم وأنينهم الحرفي (قدَّم روربرت غريفز في إحدى محاضراته في جامعة كمبردج للعام ١٩٥٤- ١٩٥٥ حول وليم بليك جنيها إسترلينيا لكل من يستطيع أن يحدد معنى مطلع قصيدة توماس بليك(إنْ كان رأسي يحدد معنى مطلع قصيدة توماس بليك(إنْ كان رأسي بالجنيه، مقدِّماً تأويله المشهور بأنَّ الجنين في الرحم يخاطب أمُّه، بقي المحاضر غير مقتنع بما سمع) المقدمة بقلم سي بي كوكس- ديلان توماس- ترجمة جبرا إبراهيم جبرا- ١٩٨٢- دار الرشيد- بغداد- ص٩.

هذا الموت الذي يشغل الإنسانية في أكثر تفكيرها، نال حفًا كبيراً من أشعارهم، يقول محسن قوجان (يغفوا على وساداتنا/ تساؤل هائل/ لماذا لا نعقد صلحاً مع الموت)مجلة آفاق سبيريز- العدد٢- ص١٤٣. هذا السؤال الذي يؤرِّق البشرية، ويكرره الإنسان منذ كلكامش ورحلته بحثاً عن جواب، لكن المعنى هو المكرر، أما قوجان فقد صاغه بأسلوب جديد. كيف سيعقد صلحاً مع الموت؟ هل يقصد الخلود الحقيقي كلكامش أم المجازي كبوريس باسترناك (لا تنم، لا تنم، اشتغل، لا تتوقف عن العمل، لا تنم، حارب النعاس، كما النجمة، تتوقف عن العمل، لا تنم، حارب النعاس، كما النجمة، للنوم. أنت رهينة الزمن، أنت عند الخلود ـ أسير). لم يفقد شعر باسترناك ألقه الإيقاعي، ولا رونق معناه يفقد شعر باسترناك ألقه الإيقاعي، ولا رونق معناه الأصيل رغم ترجمته كسؤال قوجان.

وحين يقول الشاعر رمضان عيسى(ليتهم لم يجعلوا مني اليوم/ سياجاً للنبع المتسخ/ ثق/ لكنتُ

الآن أعلى شاهدة) هو يتحدث بضمير المتكلم(مني/ أنا)لكن من هو المتكلم؟ حجارة صغيرة، ربما كانت كبيرة، ربما كانت شيئاً آخر، تتكلم، والمعنى هو المكان غير المناسب، لكن الهمّام لم يرضَ أبداً بمكانٍ لا يليق به، يقول إمرؤ القيس:

> بكى صاحبي لما رأى الدرب دونه وأيقن أنًا لاحقان بقيصرا فقلت له: لا تبك عينك إنما نحاول ملكاً أو نموت فنعذرا

والرجل هو الذي يضع نفسه أولاً، قبل أن يضعه الناس، وأول ذلك ذل السوال والخنوع، لا كهانئ الذي أنقذته همته(وذكر أن معاوية ولَّى كُثَيِّر بن شهاب: خراسان، فاختلس مالاً كثيراً ثم هرب فاستتر عند هانئ بن عروة المرادي: فبلغ ذلك معاوية، فهدر دم هانئ. فخرج إلى معاوية، ثم حضر مجلسه وهو لا يعرفه، فلما نهض الناس ثبت مكانه. فسائله معاوية عن أمره فقال: أنا هانئ بن عروة. فقال: إن هذا اليوم الذي يقول فيه أبوك:

أُرِجِّلُ جُمَّتِي وَأُجُرُّ ذَيلي وَتَحْمِلُ شِكَّتِي أُفْقٌ كُمَيْتُ وَأُجُرُّ ذَيلي وَتَحْمِلُ شِكَّتِي أُفْقٌ كُمَيْتُ وأمشي في سَرَاةِ بني غطيف إذا ما ساءني أمر أبيت قال: أنا والله يا أمير المؤمنين اليوم أعز مني ذلك اليوم. فقال: بم ذلك؟ قال: بالإسلام. قال: أين كثير بن شهاب؟ قال: عندي وعندك يا أمير المؤمنين. قال: انظر إلى ما اختانه، فخذ منه بعضاً، وسوغه بعضاً، وقد أمناه ووهبناه لك)ابن عبد ربه- العقد الفريد- ج١- ص٣٨. (Footnotes)

ا أدونيس- زمن الشِّعر-دار الساقي-٢٠٠٥-بيروت-ص١٣ وص١١٣ على التوالي.

# اسس المعتقدات الدينية القديمة في المجتمع الكوردي

### معتصم سالهيي

جميع بنى البشر من الذين يدينون بالأديان السماوية يوجهون وجهتهم نحو السماء،يتضرعون الى الله الواحد القدير وينشدون رحمتة ومغفرتة،جميع بخصوص بعض الظواهر الشكلية والأمور الجانبية، الا انهم يجمعون على عبادة الله، جميع الأديان المندثرة والسائدة في الوقت الراهن يتمسكون بفكرة وحدانية واليهودية والمسيحية والأسلامية.. وغيرها.

لم تظهر الأديان على مر العصور على حين غرة وبشكل عفوي وتلقائي بل يمكن القول بان جميع الأديان برزت الى الوجود لأسباب ودوافع انسانية وروحية

من الأنجاس والأرجاس، ومن ثم تمهيد السبيل نحو حياة افضل واقامة علاقات انسانية وبشرية متينة بعيدة عن البغض والحقد والكراهية، فمن هذا المنطلق الملل والنحل وكل الأمم والشعوب يمارسون شعائرهم يمكننا القول بان الشخص الذي لايحترم معتقدات الدينية الخاصة بهم ويرفعون اكفهم نحو السماء طلبا الآخرين الذين هم على غير دينه ويكفرهم،فان هذا لرضى الله وشفاعته، وان اختلفت الأديان فيما بينهم الشخص من حيث يدري او لايدري لايحترم دينه ايضا ولا يقيم له وزنا، فتعدد الأديان والأقوام واللغات هي سنة الحياة،فلا يمكن تصور عالم واسع على الكرة الأرضية بدين ومذهب واحد ولغة وقومية واحدة،كل الله امثال:الزرادشتية والمانوية والبوذية واليزيدية هذه التنوعات والأختلافات الفكرية والأثنية والروحية تعطى زخما وحيوية للحياة، فعلينا الرضوخ التام لهذه المشيئة الألهية،والقرآن الكريم يصف بصدق هذه الحالة عندما يقول :(ولو شاء الله لجعلكم امة واحدة ),لكل دين وحركة روحية طقوسه ومراسيمه الخاصة وحضارية من اجل سمو النفس البشرية وتطهيرها بها والتي تعبر عن مضامين ومفاهيم تلك الأديان، لدى

دراستنا لمسار التاريخ نتوصل الى نتيجة مؤداها بان جوهر ومظاهر جميع الحركات الدينية والروحية، تتداخل وتتشابك بشكل من الأشكال مع مفاهيم ومضامين حياتنا المعاصرة،ولاتوجد البتة حركة دينية مجردة عن ارض الواقع المعاش، فمنذ اقدم العصور قام العلماء والفلاسفة بتقسيم وتصنيف المصادر الأساسية لبنية الطبيعة الى اربعة عناصر، وهذه العناصر الأربعة هي التراب او الغبار والماء والهواء والنار... على سبيل المثال هناك في زماننا الحالي حركات سياسية وبيئية اجل توسع مساحات الغابات ورقع النباتات الخضراء التي باسم مجاميع الخضر (Green peece) في جميع دول العالم المتحضر، وتضع هذه المجاميع على عاتقها مهمة الدفاع عن سلامة البيئة وانقاذ كوكبنا من جميع انواع التلوث التي تصيب عناصر الكون، بمقدورنا ان نقارن بعض الأهداف السامية لهذه الحركة مع ما كانت تدعو اليها الديانة الزرادشتيةو التي كانت سائدة بين الشعب الكوردي قبل انتشار الديانة الأسلامية،وليس من المنطق أن نجزم بالقول بان كل ما كانت تدعو اليها الديانة الزرادشتية تصلح لأن تطبق في عالمنا المعاصر, كانت الديانة الزرادشتية تقول بان الجسد بعد خروج الروح منه يعد مادة بغيضة نجسة وملوثة، ومن ثم يحرم على الناس ان يلمسوا أي نوع من انواع جثث الموتى, او ان يحرقوها او يدفنوها في الأرض, لأن النار طاهرة مقدسة لايصلح ان تلوث بما هو نجس،ولأن الأرض مقدسة ايضا، فانها مصدر ارزاق الناس واقواتهم، فلا يجوز ان تودع باطنها تلك الجثث الملوثة،وقد اقيم لجثث الموتى برج منعزل عالى الجدران، لا سقف له يسمى برج الصمت ( دخما)، تحمل اليه الجثث نهارا على نعوش من حديد، ثم تلقى فيه لتاكلها طيور الهواء، ومن ثم تفيد الطيورمن هذه الجثث التي ليست بحديد محمى احمر متوهج حينما توجد الكثير من

لها فائدة اخرى(۱) والأعتقاد السائد لدى تلك الديانة هو الحفاظ على طهارة عناصر البيئة، وبما ان النار كانت تشكل احد عناصر البيئة، لذا يجب تقديسها وعبادتها ايضا، لأن النار في اعتقادهم هي الشكل الدنيوي للنور الألهى الخالد الأزلى، فقد كان يعدم حتى اوائل العضر الميلادي، كل من القى بجيفة او براز لبقر في النار، بل كل من نفخ في النار بنفسه (٢) .

في وقتنا الراهن تنادي مجاميع الخضر بالعمل من تسهم في تنقية الهواء وتلطيف الأجواء، وبنفس الروحية ابدت الديانة الزرادشتية اهتماما بالبيئة،ومما يتصل بالأهتمام بالزراعة ان الزرادشتية تنظر الى الثور والكلب نظرة تقديس، لأن الأول يستخدم في حرث الأرض وريها، والثاني يستخدم في حراسة الزرع وحماية الماشية, ولدفع الفلاحين من اجل المزيد من الجهد ودفعهم نحو العمل الزراعي نقرأ في قسم (ونديداد) من الكتاب الزرادشتي المقدس (ئافيستا) مايلى:

(ان من يبذر الحبوب يبذر القدسية، انه يجعل قانون ئاهورامزدا ينمو ويزداد رفعة ويعلو قدرا،انه يجعل - في حدود طاقته - قانون اهورامزدا يخضرويزدهر، ان عمله يساوي مائة عمل من اعمال محبة الله الخالق وعبادته، ويعدل الفا من اعمال الأبتكار والأبداع وعشرة آلاف من اعمال التضحية.

وحينما ينمو الشعير تنزعج الشياطين، وحينما تخرج الحبوب يغشى على الشياطين،وحينما يحصد القمح تهلك الشياطين، وعندئذ لايستطيعون الأقامة في البيت، لأن البيت الذي يدخله القمح تخرج منه الشياطين، مذمومة مدحورة, كانما تكوى حلوقها

الحبوب)(۱) نتيجة لظهور الديانة الزرادشتية في منطقة زراعية خضراء، وتحديدا في مدينة (ورمي) الكردية الحالية في بلاد ماد القديم، لذا نجد ملامح المجتمع الزراعي تظهر بجلاء في تعاليم الديانة الزرادشتية, ومن اجل النهوض بالنشاط الزراعي ورفع مستواه، اعفي الفلاحون والزراع من تادية واجب الصوم الذي كان مفروضا على العامة والخاصة، وبخلاف البيئة الزراعية لبلاد ماد القديمة،نجد في الديانة الأسلامية المنبثقة في شبه الجزيرة العربية القاحلة تؤجل فريضة الصوم على التجار والمسافرين لحين عودتهم من السفر.

في الفصل الثالث من قسم ( الونديداد) في كتاب زرادشت المقدس ( ئافيستا) نجد حوارا مطولا بين زرادشت و( آهورامزدا) اله الخير بالشكل التالى:

-يا خالق عالم الأجساد يا قدوس

ماهو اول مكان تشعر الأرض فيه بانها اسعد؟ \*اجاب هرمزد:

هو حيث يدعو مؤمن يا زرادشت وبيده الحطبة، وبيده باقة من شجرة البرسمن، وبيده لبن بقرة، رافعا صوته باتفاق تام مع الدين داعيا، (ميترا) سيد المزارع الواسعة (راما احفاستر)

-ياخالق عالم الأجساد ياقدوس

ماهو ثاني مكان تشعر الأرض فيه بانها اسعد؟

⋆اجاب هرمزد:

هو حيث ينشىء المؤمن دارا مع ماشية مع زوجة مع اولاد مع قطيع جديد، فتنمو في هذه الدار الماشية، تنمو الفضيلة، ينمو العلف، ينمو الكلب، تنمو المراة، ينمو الولد، تنمو النار، وينموكل شيء صالح للعيش.

-ياخالق عالم الأجساد ياقدوس

ماهو ثالث مكان تشعر فيها الأرض بانها اسعد؟

\*اجاب هرمزد:

-هو حيث يزرع الرجل اثر مايمكن من الحنطة والعشب والأشجار المثمرة, يا(اسبيتاما زرادشت) وحيث يجلب الماء الى الأرض ليس فيها ماء، ويجري الماء من مكان يكثر فيه. (3)

لوتناولنا أي دين بالبحث والتمحيص، نجد بانه ياخذ اتجاهين ويتشكل من جانبين اثنين, الجانب الأول من الديانةيتمثل في رسم دستور للحياة اليومية,وترسيخ قاعدة شرعية لتوجيه المجتمع بموجبها نحو حياة تتسم بالعدالة والمساوات, اما الجانب الآخر للديانة فيتجسد في العبادة وفي اقامة الصلاة والدعاء والتضرع الى الله واقامةمراسيم وطقوس روحية، ولكل قومية على سطح البسيطة لغتها الخاصة لتؤدي من خلالها دعائها وصلواتها،فباي لغة توجه العبد نحو ربه بالدعاء فان دعائه وصلاته مستجاب وكما يقال فان الله ينظر الى القلوب والنوايا الصالحة الكامنة في النفوس البشرية، ولكل امريء مانوي, وبما ان الغالبية العظمي من الكورد في وقت الراهن من اتباع الديانة الأسلامي، لذا فان الكورد يؤدون فريضة الصلاة باللغة العربية، وبالأضافة الى ذلك هناك المئات من الأدعيةوالتضرع الى الله باللغة الكوردية، وهنا نختار لاحقا بعضا من تلك الأدعية باللغة الكوردية ونترجمها الى اللغة العربية:

\*خوایه شوکورم به بهشت: اللهم اشکرك علی قسمتك. \*خوایه لهمن حهرهکهتو لهتویش بهرهکهت: اللهم منی الحرکة ومنك البرکة.

\*خوایه له پیاوی زالم به دوورمانخهیت: اللهم ابعدنا عن الأنسان الظالم.

★خوایه بمکوژیت به لام زهلیل نیو جینگام نهکهیت:
 اللهم اننی اناشد الموت بدلا من الوقوع طریح الفراش.

\* خوایه رووی پیاوی دروزن رهشکهیت: اللهم افحم وجه الأنسان الكاذب.

\* خوايه نائوميدمان نهكهيت: اللهم لاتجعلنا من القانطين.

\* خوایه رهحممان یی بکهیت، بی حورمهتمان نهکهیت، موحتاجی دهستی نامهردمان نهکهیت: اللهم ارحمنا ولا تاخذ بحروماتنا، وابعدنا عن مناشدة العون لكل من هو خسيس.

⋆خوایه شیّر بمخوات به لام ریّوی نهمشکینیتهوه: اللهم اننى افضل ان ياكلني الأسد، على ان يحط من قدري الثعلب.

 خوایه دەرگای خیرمان لی بکهیتهوه : اللهم افتح لنا ابواب رحمتك.

\*خوايه روّْژمان ليّ نهكهيت بهشهو: اللهم لاتجعل

خوایه کورد سهرخهیت: اللهم انصر الکورد.

كما هو معلوم فان الأيزيدين يعتبرون مكونا مهما من مكونات الشعب الكوردي، فان جميع ادعيتهم وصلاتهم تتلى وتدون باللغة الكوردية، يقول الكاتب ( هوشنك بروكا) بان( ملك طاوس حسب الميتولوجيا الأيزيدية مخلوق من نور الله وسره العزيز, وهو الوجه (اليزيديون في حاضرهم وماضيهم)(٧٠) الآخر للألوهية بل هو اسم من اسماء الله الحسنى) ويقوم الكاتب في دراسته حول الديانة الأيزيدية بترجمة بعض ادعية تلك الجماعة من اللغة الكوردية الى اللغة العربية على الشكل التالى:

> رب ملك الملك الكريم ملك عرش العظيم رب القديم منذ الأزل رب قدس الأقداس

لك المديح والثناء رب كل الجهات

تؤدي اليك يارب العالمين(٥)

ويكتب الأستاذ (زهير كاظم عبود) حول تلك الديانة قائلا:(وقيلت العديد من الأفكار والأتهامات بحق ديانتهم وبحق طاووسهم وبحق جميع رموزهم،الا ان التطور التاريخي والأجتماعي والثقافي اظهر ان العديد من هذه الأتهامات لا سند لها من الصحة، فالأيزيدية لا تعتبر الطاووس ملك هو الله لأنه لا يرقى الى مستوى الأله العظيم،وانه الملاك الكبير والقريب الى الخالق حسب مايعتقده الدين الأيزيدي وهو نفسه رئيس الملائكة)(١٠)

عثر الأستاذ عبدالرزاق الحسيني رسالة باللغة الكوردية طبعت في (مطبعة الترقي) بدمشق سنة ١٩٣٣م تحت عنوان (صلوات الأيزيدية) وقيل له بانها بقلم السيد جلادت بدرخان, وطلب الأستاذ عبدالرزاق الحسيني من صديقه المؤرخ ملا جميل بندي الروزبياني لينقلها الى اللغة العربية، ونشرت نصوص تلك الصلوات باللغة العربية في كتاب

وفي تادية فريضتهم (ثاش نظيذ) أي (بعد الصلاة) يتضرع الأيزيديون من الله بلغة كوردية فصيحة قائلين:

بنافی یزدانی باك ئی دلوفان، مهربان أمين. أمين. أمين. خداي أريكاري دين يا ربي خيرا توبدي، شرا راكريني شمس الدين. فخر الدين. عماد الدين. ناصر الدين حقو تو بادشاهی، خدانی مهرو ماهی. رزاقی جنء انسی خدایی عالما قدمی، خالقی جنء انسی

بلافكن دفترا ايماني، شيمس روزا ايزيدييانة شرف الدين ميرة ل ديوانة شيليغان بكتن كردستاني وي طوبان برداتن توركستاني تختى راكفن بينن كردستانى قداوى بكفت مالا عةرةبستاني(^)

هنا يوجه الأنسان الأيزيدي دعائه وصلواته الى الخالق بلغة كوردية مفعمة بالأيمان، ونقول مرة اخرى بان دعاء وصلوات المخلوق مقبولة لدى الخالق باية لغة من اللغات تليت، والشيء الثابت بان بيئة الأنسان والمراحل التاريخية تفرض نفسها على مفاهيم البشر تجاه ربه، وتحدد ايضا نوعية مراسيمه وطقوسه الروحية، بما ان الديانة الأيزيدية ظهرت في ربوع بلاد كوردستان, فانه من البديهي ان تكتسى تلك الديانة ملامح البيئة الكوردستانية, على سبيل المثال في كتاب (قصة الديانة جريدة التأخي. ٢/١٢/١.٤.. الداسنة أي اليزيدية) الذي نشر سنة (١٩٠٠)ميلادية في روما بقلم القس ( اسحاق).يوجه مؤلف الكتاب بالسؤال نحو احد القادة الدينين للأيزيدين قائلا:

س:باية لغة خاطب الله ابانا آدم ؟ فقد سمعت المسيحين يقولون انه خاطبه باللغة السريانية,بيما (صيدا) ١٩٦١. ص (١٧١). يقول اليهود انه خاطبه باللغة العبرية.

> ج:الأمر يااخي ليس كما يقولون، لقد تعلموا هذا من كتبهم اما نحن فنعلمك انه خاطبه باللغة الوقورة, أي اللغة الكوردية التي هي لغة الحق (٩)

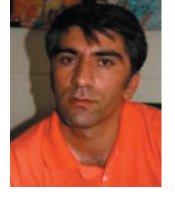
اثر الخلافات التي حصلت سنة (١٩٢٤ – ١٩٢٥) بين الدولة التركية والحكومية الانكليزية حول مسألة الموصل. ارسلت عصبة الامم أنذاك وفداً الى المنطقة لتسوية المشاكل وأخذ أراء المواطنين بخصوص تلك والنشر. اربيل ٣٠.٢. ص٤٢.

شرف الدين غرزي كلي مزكيني بيني كوردستاني المعضلة. بتأريخ (١٦) حزيران سنة (١٩٢٥) رفعت اعضاء الوفد تقريرهم الخاص الى المسؤولين. ومن ضمن مواد التقرير تحدثوا حول معتقدات الايزديين القاطنين في منطقة سنجار: (ان الايزديين لديهم اعتقاد سائد بأن اللغة الكردية هي لغة التخاطب في الجنة..)(١٠)

#### الهوامش:

- ١. حامد عبد القادر. زرادشت الحكيم. مكتبة نهضة مصر بالقاهرة (١٩٥٦) ص ٧٦.
- ٢. جيمس فريزر. الغصن الذهبي. ترجمة: جبرا ابراهيم جبرا.
- ٣. حامد عبد القادر. زرادشت الحكيم... ص ٩١.
- ٤. الابستاق. نقله من الفرنسية: دكتور داود الجلبي. دار ئاراس للطباعة والنشر. الطبعة الثانية. اربیل ۱۰.۲ ص (۵.).
- ٥. هوشنك بروكا. الايزيدية والطقوس الدموزية.
- ٦. زهير كاظم عبود. طاؤوس ملك. دار سردم للطباعة والنشر. سليمانية ٥٠.٢ ص ١٧٤.
- ٧. السيد عبد الرزاق الحسني. اليزيديون في حاضرهم وماضيهم. الطبعة الثالثة. معرفة العرفان
- ٨. انستانس ماري الكرملي. كتيبى ئيزيدييةكان - بيبلوكرافيا - الترجمة من الفرنسية الى الكردية: نجاة عبد الله. زين. سليمانية ٦٠.٢ ص (١٨٥).
- ٩. جورج حبيب. اليزيديون بقايا دين قديم. دار بترا. الطبعة الثانية ١٩٩٦ ص (١,٦).
- ۱. احسان نوري باشا. ميزوى ريشه ى نزادى كورد. الترجمة الى الكردية: وريا قانع. دار ئاراس للطباعة

### رحيم ذبيحي: يلماز غوناي معلمي الأول و أكادميتي



حوار: دلشا يوسف

رحيم ذبيحي، توَلد مدينة (بانا )الكردية في شرق كردستان(ايران)، عمل في المسرح في البدايات، و شارك في عدّة مســرحيات كممثل حيناً و كاتب ســيناريو و مخرجا حينا آخر. عانى كباقى المسرحيين من جيله. بدرت لديه فكرة العمل في السينما لأول مرة سنة السليمانية و كان لنا معه الحوار التالى: ٢٠٠٠، بعد مشاهته لأحد أفلام السينمائي الكردي الكبير ( مظلوم غوناي). حيث ترك في نفسه اثرا كبيرا، لدرجة كرر فيه عملية مشاهدة الفيلم لسبعة مرات. حينها تعمّقت لديه ادراك مدى تأثير السـينما الكبير على تغيير الإنسان و المجتمع. عشق السينما و تشرَبه من خلال يلماز غوناي. بعد ذلك بدأ بإنتاج اول فلم له و بعكس باقى المخرجين السينمائيين كان فلمه الأول( ألم الفراق الأبدي ) طويلا( ٧٥) دقيقة، حاز على خمس جوائز، بمشاركته مهرجان السليمانية دفعني الى انتاج فلم آخر بعنوان السينمائي. أخرج و أنتج حتى الان حوالي (٦) أفلام

سينمائية. تتسم أفلامه بخصوصية الكردستانية من حيث طرحه لقضيايا تشمل المجتمع الكردي بأربعة أقسامه.

ألتقينا مع السينمائي رحيــم ذبيحي في مدينة

- بدايـة، ما هي الأفلام التي قام رحيم ذبيحي بإخراجهم و ماذا تروي لنا؟

أول فلـم طويل قمـت بإخراجه، هـو فلم ( ألم الفراق الأبدي). يتحدث الفلم عن قضية الطفولة في كردستان، طفل مبتور القدم يبحث عن الجندي الذي زرع اللغم في أرضه و تسبب في معاناته. كذلك يروي الفلم مسائلة هجرة الشباب من كردستان الى الخارج و قضية الأنفال. تم عرضه في كثير من الجامعات و هذا

( الصراخ)، انتاج عـام ٢٠٠٢ و يتحدث هذا الفلم

ايضا عن القضايا الإجتماعية و قضية الشرف في مجتمعنا الكردي. و هو فلم قصير لا يتعدى ١٥ دقيقة.. كان للفلم تأثيرا كبيرا على المجتمع الإيراني و شارك في مهرجانات عالمية، حصل على شهادات تقديرية من ( كليرمونت كرانت) افضل مهرجان سينمائي فرنسي للأفلام القصيرة. كما شارك في مهرجان شورتينك هامبورغ و في مهرجان ايران. تم شراؤه من قبل عدة قنوات تلفزيونية اوروبية. حصل على المرتبة الأولى في اربع دورات متتالية.

فلـم (عبور ارهابي) يتحدث عن مسـألة الإرهاب و العمليات الإنتحاريـة. لاقى الفلم اهتماما كبيرا من المجتمع الإيراني و التركي و الأوروبي. شـارك في (انتر فلم برلين) و مهرجانات أخرى عديدة.

فلما (نهاية حرب) و (ستللايت) يرويان قصة الحرب و تأثيره السلبي على المجتمع العراقي. وبالأخص معاناة الأطفال في مراحل الحرب و كيف ان الأطفال يحولون دبابة مدمرة الى وسيلة لمارسة هواياتهم ويصنعون من جدرانها مرسماً لهم و يعلقون عليها أراجيحهم.

اما الفلم الأخير (اليوم الآخر)، مدته (٧٤) دقيقية. يعالج الفلم أحد أهم القضايا التي تشغل مجتمعنا الكردي و هي قضية انتجار النساء، الشدة و العنف الأسري المطبق على النساء و الأطفال. تشير الإحصاءات في كردستان الى نسبة انتجار فظيعة بين صفوف النساء تصل لـ(٨) حالة في اليوم الواحد.. يطرح الفلم سؤال لماذا تضطر النساء الى اخذ هذا القرار الجائر بحقهن، و اختيار هذا الأسلوب المريع الإنهاء حياتهن؟و يبحث عن حلول جديدة تسلكها النساء من أجل تغييروضعهن نحو الأفضل و الحصول النساء من أجل تغييروضعهن نحو الأفضل و الحصول

على حقوقهن.

- ماهي الرسالة التي تدملها أفلام رحيم ذبيحي التـي تتخذ من القضايـا الإجتماعية و بالأخص قضية المرأة اساسا لها؟

برأي إن وضع المجتمع الكردي و بالأخص وضع المرأة الكردية سيء للغاية. الجنسين مشتركين في تأسيس الحياة. لكن عندما يعانى طرف ما من قسوة الحياة يتأثر الطرف الآخر بنفس المستوى. لكن الذكر لا يعى هذا الوضع. حينما أرى النساء تصبحن ضحايا للعنف و القمع الأسري و العائلي أشعر بالمهانة بقدرهن و أكافح من أجل القضاء على ذلك. أشعر برابط قوي بيني و بينهن. يبدو من الصعوبة ان تحافظ النساء على كرامتهن و شــرفهن في مجتمعنا. لذا حتمت على نفسي واجب الدفاع عن حقوقهن و انتصار قضيتهن في مجتمعنا. آلام النساء تتمحور في محاولتهن التمرد على وضعهن و الدعوة من أجل تجاوز العقبات و الرفع من قدراتهن و شأنهن. أنا اقدُس عائلتي و أطفالي. ان المسرأة الكردية نموذج ايجابي و متفانية للغاية، لكنها مقتنعة بوضعها. انا ادعو النساء الى التمرَد و الوعى بذاتهن وجنسهن و قضاياهن المصيرية و السينما أفضل سبيل لإيصال هذه الرسالة للمجتمع.

- ترس ما هو وجه الخلاف بين السينمائي رحيم ذبيحي و باقي السينمائيين الكرد؟

هنالك نقاط عديدة تجعلني اختلف منهم، مثال نظرتي للسينما. حيث إنني أرى بأن الإنسان نفسه هو الذي ابدع السيمنا، لكن السينما تخلق الإنسان أيضا. للسينما أهمية كبيرة في التأثير على شرائح واسعة من المجتمع و بالأخص مع التطور التكنولوجي الكبير. يتجاوز عمر السينما العالمية

ن قرن و عقد من الزمن. اما الكرد فقد في هذ الأفلام. هذا الفن متأخرين. لكنهم مختلفين في أما السينما الهادفة فهي تعالج القضايا الإجتماعية يل السنمائي. يعني يبدر لذهني مسألة و تنادي بالحياة الجديدة. لذا علينا مرة اخرى ان استطاعت السينما الكردية ان تخدم نسأل انفسنا كسنيمائيين كرد، هل أدينا واجباتنا

أعطي للسينما الدور الكبير في توجيه المجتمع و تغييره و تقدمه الثقافي. اذا انطلاقا من هذا المفهوم ارى نفسي في خلاف عن السينمائيين الكرد الاخرين، حيث لم اهتم بالمصالح الشخصية و لم أرى في ذلك مصدرا للعيش.

بهذا النحو؟ سيكون الجواب...لا، حتما.

- اذا ماذا منحت السينما للفنان رحيم ذيحى؟

لقد منحتني السينما الحب و الجمال، بالحكم على الأمور السيئة و الرفع من شأن الحب و الجمال. كوني منحتها أمورا كثيرة و ضحيّت بكل ما لدي دون تلقي اي دعم مادي و معنوي من اية جهة، و خضت هذه التجرية بمبادرتي الشخصية، لكنني صاحب هدف و شعور بواجبي الإنساني تجاه القضايا الهامة في المجتمع الكردستاني.

– ما هو رايك دول الآكاديمية في السينما، و عرض ذلك من ذلال تجربتك الخاصّة؟

ان الآكاديميات و الجامعات ليست أماكن سيئة و لا ايجابية، لكن الذي يحدد ذلك هو الإنسان نفسه و مدى قدرته على الإنتاج و الإبدع بعد إنهائه المنهج. مثال ذلك هناك في تاريخ السينما، سينمائيين كبار لم يتخرجوا من الأكاديميات. لكنهم أبدعو لأنهم كانو على معرفة بفلسفة الحياة. عرفوا كيف يعبرون عن أفكارهم و آرائهم بفلسفة سينمائية. يتخرج سنويا مجموعات كبيرة من الطلاب من الأكاديميات السينمائية، لكن كم من هؤلاء يستطيعون صناعة السينمائية، لكن كم من هؤلاء يستطيعون صناعة

الآن أكثـر من قرن و عقـد من الزمن. اما الكرد فقد بدأو بخلق هذا الفن متأخرين. لكنهم مختلفين في اسلوب التشكيل السنمائي. يعني يبدر لذهني مسألة إلى أي مدى استطاعت السينما الكردية ان تخدم القضايا الإجتماعية الملكحة في المجتمع الكردي؟ إهتم السينمائيين الكرد على الأكثر بمصالحهم الشخصية عن طريق حصد المزيد من الجوائر في المهرجانات العالمية. لكنهم لم يعطو الأهمية لمعالجة القضايا الإجتماعية. اعنى بكلامي، لا يتم عرض الأفلام المنتجة، لشرائح المجتمع الواسعة. لذا يقلل ذلك من قيم هذه الأفلام من حيث الرسالة التي تحملها. هناك نوعين من الأفلام، تجارية و هادفة. فالأفلام التجاريــة كما التــى تنتجها هوليود و التي سـخرَت الجتمعات العالمية لمنتوجاتها السينمائية وشكلت لنفسها مشاهدين من نوع خاص. تقوم اسسها على الترويــج للجنس و الخلاعية و العنف و القمع. تدخل هذه الأفلام العلبة لجتماعتنا بسبل متعددة. حينما يشاهد أفراد مجتمعنا هذه الأفلام، يشعرون بالنقص و الإحباط تجاه الشخصيات القوية التي تعرض قواها و عضلاتها في هذه الأفلام، بالتالي يشعرون بالحرمان و المهانة تجاه الحياة المترفة و البذخة للشخصيات التي تلعب الأدوار فيها. تعرض هذه الأفلام ترَفع المجتمع الأمريكي و تفوقه على المجتمعات الأخرى. يتسبب كل ذلك في زرع بذور الإحباط و الشعور بعدم جدوى الحياة و الإخفاق. و هذا يؤثر سلبا على روح الخلق و الإبداع في مجتمعاتنا و التراجع في الإنتاج في جميع مجالات الإبداع. يتم استهلاك معظم طاقات الشباب في تطمين غرائزهم من خلال الأفلام الخلاعية ويتم استثمار النساء و الإتجار بهن من خلال استخدامهن

أفلام جيدة و ملفتة للنظر. و المثال الأكبر لدى الكرد في هذا الشأن هو السينمائي الكبر ( يلماز غوناي). كان عملاقا في السينما لكنه لم يتخرّج من اي آكاديمية.

### - لماذا اتذَّذ رحيـم ذبيحـي من السـينمائي الكردي (يلمازغوناي ) بالذات مثال يحتذي به؟

السينمائي(يلماز غوناي) شخصية مؤثرة جدا، اولا كإنسان و ثانيا كسينمائي عملاق. استطاع ان ينتج أعمالا سينمائية كبيرة في أحلك الظروف، حتى و هو قابع في السيجون التركية . في فترة كانت تدار الدولة التركية من قبل الجنرالات و النظام العسكرتاري. كان الشعب الكردي يتعرض حينها للقمع و الإنكار و الجينوسايد. ابدع و انتج تحت ظروف طارئة جدا. فهو لم يكن سينمائيا فقط، بل سياسيا، كاتبا، ممثلا و مخرجا بنفس الوقت. اعتبر يلماز غوناي معلمي الأول و آكاديميتي التي تخرَجت منها. شاهدت ستة أفسلام له حتى الآن و أظن بأن ذلك كافي من أجل تخرَجي.

#### – برأیک هل هناک سـینها کردیة بکل معنس الکلمة ؟

نعم يمكننا القول انه هناك سينما كردية و ميراث سينمائي كردي. بدأت السينما الكردية بأفلام يلماز غوناي رغم انهم جميعا باللغة التركية لكنهم يطرحون القضايا التي تعاني منها الشعب الكردي في تركيا. و يلماز غوناي هو الذي أنتج أفلامه و لجهة الإنتاج أهمية كبيرة في تحديد هوية السينما. رغم ذلك أرى بأن السينما الكردية هزيلة و فتية و فردية،

ليس لها استراتيجية معينة و هذا امر يستحق الوقوف عنده، حيث يتوّجب وجود مؤسسات منتجة للسينما الكردية.

### - في هـذا الحال بـاي جهــة نســتغيث من أجل مأسسة السينما الكردية ؟

على السلطة الكردية ان تعي بأمر هام و هو ماذا تستهدف من الفن السينمائي؟ حيث ان كل فلم سيكون بمثابة سفير للشعب الكردي، ينقل القضايا المصيرية للشعب الكردي و يطرحها في المهرجانات العالمية. اسطع مثال على ذلك مسألة الأنفال، حيث من حق الكرد إعلام الرأي العام العالمي بتاريخ الكرد و معاناتهم، لإسترجاع الحقوق المسلوبة.

نحن بحاجة ماسّـة لإقامة مؤسسـات سينمائية قوية. لـذا يتطلب مـن الحكومة الكرديـة أن تقوم بتأسيس سـينما متكاملة و توطيف السينما من أجل معالجة قضايا المجتمع و الأجيال.

### أخيرا ماذا ينوي رحيم ذبيحي القيام به مستقبل بشان السينما؟

أرى الآن من وظيفتي الأولية، عرض فلم ( اليوم الآخر) في جميع مناطق كردستان بأقسامه الأربعة.و اتمنى ان يلقى الإهتمام من المساهدين. كذلك هناك مشروع كبير أنوي القيام بتحقيقه و هو عبارة عن انتاج حوالي ( ٢٠) فلم دوكمنتاري حول حياة النساء الكردستانيات و عرضهم لشرائح مختلفة من المجتمع الكردي.

### الشاعرة آمنة محمود: الأدب الكركوكي يتنفس هواء الحرية وهو الآن خارج نطاق الخوف

حاورها: رزگار شواني



 الشاعرة امنــة محمود مــن مواليــد بغداد/ الاعظمية عام ١٩٧٤ حاصلة على دبلوم اعداد المعلمات بكركوك عام ١٩٩٤ تكتب الشعر والمصالات النقدية والقصــة القصيرة ، حيث نشــرت نتاجاتها في العديد مـن الصحف والمجــلات العراقية ، قــرأت العديد من النصوص الشعرية المترجمة لشعراء كرد وعرب وتركمان ولها حضور متميــز في المهرجانات الثقافية والاماسي الشعرية وهي عضوه في اتحاد الأدباء والكتاب كانت تحمل عنوان (اتاملك) في العراق .. بغية التعرف على هواجس ورؤى هذه الشاعرة ارتأينا ان نحاورها في إحدى الجلسات الأدبية بمدينة كركوك ، تلك المدينة التي كتبت لها الشعراء والأدباء بمختلف القوميات والأطياف ..

> × متى بدأت بكتابة الشعر وأول قصيدة نشرتها؟ - ليس هنالك تاريخ معين للبدء ، الشعر لا يبدأ

وحين يفيض تخرج الكلمات .. منذ طفولتي وانا اعشق الشعر وتستهويني اللغة وصناعة الكلمات وتركيب الجمـل والأفكار ، من اجـل ذلك اخترت ان اختص باللغة العربية أثناء دراستي في المعهد ، حينها كنت اكتب شيئا يشبه الشعر اسميه (الخاطرة) ومن شم بدأت الملامح تكتمل فكان النص الشعري ، وأول قصيدة نشرتها في جريدة (العرب اللندنية) التي

#### × لهن تكتبين الشعر؟

الشعر أولا هو حالات التعبير عن الذات ومن ثم هـو خلاصته مفهومك عن الأشـياء ، والنظرة للعالم بعدســة عين الشعر تختلف كثيرا عن غيرها.. التعبير عن الذات بالشعر هو الطريقة المثلى للتخلص من كم العواطف التي تتفاعل بداخلك وهنذا (التخلص) لا بـل هو يتكون فيـك ويعيش بداخلـك ويكبر معك، يعنى بالضرورة إبعاد هذه العاطفة بل هي عملية إعادة

هيكلية الأشياء بما يتلائم ودرجة الاستقرار والتوازن النفسي، بمعنى آخر: إعادة إنتاج العواطف الأليمة (على سبيل المثال) لجعلها اخف وطاة بتحويلها إلى كلمات، فهي لا تخرج من داخلك حين تتحول لكنها تبقى بطريقة اقال إيلاما مما سبق. أما خلاصته مفهومك عن الأشياء فهي مجموعة الخبرات والرؤى تتجسد بمعانيك الخاصة وعواطفك ويساعد الخيال على انجازها وإخراجها كشعر، أنا اكتب لنفسي على انجازها وإخراجها كشعر، أنا اكتب لنفسي ولوطني ولأصدقائي وعائلتي، إنهم وحي إلهامي وقصائدي، اكتبهم واكتب لهم ولكل من يقرا القصيدة ويعيشها.. وان القلم أمانة والكلمة أمانة ورسالة فهمة الشاعر ليست محصورة بالمعاني الضيقة بل هو رسول ملزم بإيصال رسالة..

حضورك في المهرجانات والاماسي الشعرية؟
 احضرها وأشارك فيها إذا كانت في كركوك
 أو كردستان إنها نوع مهم جدا من التواصل الأدبي
 والفكري تتلاحق فيه الأفكار والرؤى لكنها قليلة جدا
 وأحيانا تكون مؤطرة بإطار معين أو تحت شعار ما

فتفقد بذلك قدرتها على التوهج..

خ أين تبدين نفسك من خارطة الأدب العراقي؟ على الأديب السات أولا إلى إشكالية الخارطة : إنها مجزأة متفاوتة وبع بوجود الأدب الداخل والأدب الخارج وأدب كردستان الإصدارات في إذا جاز التعبير إن هذا التجزؤ لا يعطي لترمومتر الأدب أشبه بمن العراقي القراءة الصحيحة، ما نطمح إليه وما نحلم به هواء الحرية هو ان يتصالح الأدب العراقي وان تمحى الضغائن التي المتنتجت؟ هو ان يتصالح الأدب العراقي وان تمحى الضغائن التي المتنتجت؟ والألقاب عديدة لكن السؤال هو ما مستوى درجة وشعر الشالاب وهم العراقي الآن؟! أجد نفسي شاعرة في هذه وشعر الشال المدينة الشعرية أصلا.. اكتب الشعر والنقد والمقال ، لا تعجبني الشا

أعطي لنفسي درجة التقييم لكني ما زلت أراني على خط البداية في هذا المضمار الطويل أمامي..

× بمن تأثرت من الشعراء الفطاحل؟

- على الشاعر أولا ان يكون قارئا جيدا كي لا يكرر ما كتبه غيره ولكي تتسع رؤاه ومن اجل ان يصنع لنفسه الأرضية الملائمة على الشاعر أن يقرأ الشعر والفلسفة والكتب السماوية ان يقرا النقد جيدا والقصة والرواية والمسرح والتاريخ والسياسة، وان يقرا ما حوله بمعنى ان يكون ملما بما يجري ومستوعبا له، لا استطيع اختصار تأثري بمن قرأت بأسماء معينة لكن القصيدة هي التي تؤثر في الآن وليس الشاعر أقرأ الأدب القديم والحديث والعالمي والعربي والعراقي والكردي والتركماني. ان مجموع ما تقراه هو الذي يساهم في صنع البيئة الفكرية للأديب شاعرا كان ام قاصا او روائيا..

خ كيف تجدين مستوى الأدب الكركوكي
 قياسا إلى السابق؟

- مستوى الأدب في كركوك وحسب وجهة نظري المتواضعة حتما أفضل ، ففي السابق كانت الرقابة مشددة على الأديب الكردي والتركماني والعربي أيضا لكن بدرجات متفاوتة وبعض الأسماء كانت ممنوعة من النشر وكانت الإصدارات قليلة جدا ومعظم الكتب ممنوع دخولها, كنا أشبه بمن يعيش في قبو مظلم أما الآن فالأدب يتنفس هواء الحرية إذا فهو خارج نطاق الخوف..

× هـل قـرأت مـن الشـعراء الكــرد، ومــاذا استنتحت؟

- قرأت روايات كردية ومجاميع قصصية مترجمة وشعر الشعراء الكرد باللغة العربية أو مترجما إليها، تعجبني الشاعرة (كزال احمد) وأتابع ما تنشر الأدب

الكردي وان الأدب الكردي أدب راق ، بعض الانجازات التي تتكرر فيها فكرة الانسحاق والأوفات العصيبة شعرية بعنوان (فراشات آمنة) ومجموعة مقالات والتقتيل التي تعرض له الشعب الكردي وارى برأي لقدية بعنوان (الحمامة المتوحشة) و (كتاب الحب) المتواضع ان الشعر الكردي يتفوق على القصة والقصة فصوص تجمع بين الشعر والقصة تتفوق على الرواية..

× ماذا لديك من المجموعات الشعرية؟

- لـدي ثلاثة كتب غـير مطبوعة منها مجموعة

× أخيرا ماذا تتمنى آمنة محمود؟

- الحرية



# كه ژال احمد تعشق طويلا في عمق الغد

هشام القيسي

مثلما آن للحلم أن يتجول في الحدائق ، ويهمس ليحمل الأناشيد الجديدة دوما ، آن للنجمة في مساحات البهجة أن تتمدد ان الأنهار تعقد في كل رحلة صفحة لأسرارها ، الأنسان وبعض مايملك العاشق ومن يحدق في الماء • منفردة وسـط الشعر تبصر الوجد، كيف لا وهي العاشــقة لاتستعير ســوي خصائصه، وتسقط في وقع الأيام سعادة النبع:

> ((لماذا لاتفسح طريقا؟ لأن يغدو فؤادك عصفورا

يحط بين جداول شعرى

أنا أحبك أنت ))(۱)

قلبت أوراقها بعد الحب ، للأحلام ، وللأزهار، وحيث تستيقظ الأمواج.

انها تـوازي كل الأشـجار، ومازالت وسـط الروح تتحدث. لم تر في المسالك أشواكا راقدة مثلما لم تر في الصحو سوى العشق وما يدور بالعاشق الى أوجاعه.

قصائدها الأفق الجميل، تعرف تراتيله، ومداه.

تتأمل في الأيام الماضية، وتغطس في الأيام التالية، تعبر عن أسفارها وأنفاسها، صافية في أكوام من سنين صاخبة. انها تحضر في كل صحو دون ضجة ، وتتعلم بين الأوراق ومنفى الشاعر كيف تتجول ، وكيف تعلن، وتنطق:

(( أولم، تعرف..!!

بأن المودة

غل يقيد أطرافك

حملك مثقل بالهموم

فل تجعلني ، فوق أحمالك حملا

ولن أرغب

أن أكون كابوسا

لأغدو مبعث سأمك - في لياليك..))(٢)

هي استيقضت، والجرح لم يستيقظ بعد. وكما جاءت ووطأت لم تكن سوى امراة تفتح عينيها لنوافذ الوجود عبر الشعر.

هاهي كزال تدخيل الفضاء ولاتنسى أن تنادي كل الشجر والنهر والفجر الذي استقر في الصفاء. في قصائدها تكون وسيط الغصون، والينابيع، والنمو الراكض بهدوء، مثلما تكون وسيط الوقفات الهادئة تمنح فيها طقوسها، وتواصيل في الغيم رحلة تصعد الجبل والبحر، وتتبادل في الأنسان الدروب التي تلتقي فيها المرات بألفة وصدق ينبع من الأعماق:

((هذه الفتاة التي تأتي وتروح معك لاتمل من تساؤلاتك الجمة وأنت تعرف ، حدود مدينتها المرور فيها عسير ولن تكون لأي كان هذه الفتاة التي تقطع الطريق معك

من ذلك اليوم الذي تعرفت على نفسها

تود الصدق ، والأشياء بلا شائبة))(")

فصولها تحتضن في طريقها مرآة تتصاعد من وجدها أيام الأشياء ووالأيام لها في تموجات وصعود وتحليق كزال رسوم تفاجيء الأمطار في تجوالها، حيث تمشي صوب يقظتها، تحمل لشجرة النفس والرؤيا حقائق الوجود بلا فيود. فهي تقطف من بساتين المودة ورقة، وتودع في بئر الزهو أقمار الأشجار عبر جدل الحقيقة الذي تمسك به، وتؤمن ولتبتعد عن وسط اضطراب المسافات.

هكذا عبر اقرارها، لكي لاتضيع، ولاتنكسر، تكون رؤياها مسلة أيامها

((الآن.. أنا سحابة

ينهمر في العشق والشعر

في تأمل يسألني

(أين ضفائر شعرك الأسود

متی ذبلت..(!)

وأريت احدى الأمسيات

وابتعت لك كتابا

العمر يجري

وأنا من دونك يأكلني الذئب

وأنت بدوني

ليس في طاقتك

أن تكتنف الشمس

دوامات الأرض.. تلفنا

امسك يدي

كى لاأضيع

عي درسي

كي لاتضيع))(١)

وهكذا حين تكتب، وتواجه • كزال أحمد شـرارة لاتخمد، تعشق طويلا في عمق الغد.

الهوامش:

- (١) قصيدة أنا أيضا.. أحبك ص ٩٩
  - (۲) قصیدة رجاء ص ۹۹
- (٣) قصيدة أنت جزء من الأنسان ص ١٠٠
  - (٤) قصيدة امرأة قالت بهمس ص١٠١

#### تنویه/

القصائد المتناولة للشاعرة هي من ترجمة الشاعر الراحـل عباس عسـكر في كتابه ( كلمـات تعدو نحو الينابيع ) الصادر عن مؤسسة الشفق الثقافية في کرکوك ۲۰۰۵.



## من النهر الى المحيط قراءة لقصائد نزند بكيخاني

الشاعر والمترجم البريطاني ريجارد مكين (١) الترجمة الى الكوردية: آمانج حمه تعریب: قیس قره داغی

> ينفجر الزمن متجولا في متن قصائد نزند بكيخاني، تتحول طفولتها الى دجلة متدفقة لتستقر أخيرا منفية في ضفاف لواغ وشواطئ الأطلنطي، ولكن نزندا لا ترتأي الأنجراف مع امواج الزمن، فهي تحارب المدنيين الكورد في أواخر الثمانينات، وتقف بوجه جرائم فتل النساء بحجة الحفاظ على الشرف ، وكذلك تعمل من أجل خلق صورة انسانية للكورد في الغرب.

قرائها في الغرب أن يتآلفوا معها ويكونوا شهودا لها.

منذ أمد بعيد وساسة الغرب والشرق قد خيبوا آمال الكورد وبالمقابل لم تشهد الحركة الكوردية اتحادا بين فصائلها ولذلك علينا أن نسترقى السمع لشعر نزند بكيخاني وشيركو بيكس والشاعرة الشابة أومان هردي بشعرها، وتقارع النظام الذي نفذ جرائم الأنفال ضد لكي نتوصل من خلالهم الى الصوت الكوردي الأصيل.

علينا الاصغاء الى فلسفة أخلاقهم التي تتجاوز حدود هذه الدنيا، تماما مثلما تجاوز الشاعر الروسي أوسيب مادلسن حدود ستالين، فالطغاة الذين قصائد نزند تعج بالآلام، آلام المرأة وآلام الكورد، وعلى يضطهدون الكورد باتوا معروفين.

الكتابة في المنفى تتخذ أبدا مدارين أثنين، فالي

جانب الاوستاليزيا نستمع الى المزيد من الصراخ، ومع الانغمار في العاطفة نستمع الى الموسيقى، فقصائد بكيخاني تحتضن تقاسيم أربع، فهي ولدت في كوردستان وتلقت تعليمها بالعربية وهي طليقة باللغتين الفرنسية والانجليزية الى درجة تألقها في ترجمة نصوصهما، وهذا أمر طبيعي، فهي تقيم في فرنسا منذ أمد بعيد وأكملت تعليمها العالي في جامعة السوربون، ترجمت بودلير وأيليوت الى الكوردية.

فإن تمعنا شعر نزند نتيقن كم تأثرت بشعر أليوت وأستفادت منها، وكذلك من شعر (لواغ) وخاصة عندما تقول (أنه لزمن جاف) فهنا نلتقي بحس اليوتي، فلنكتفي بحقيقة الصعوبة المتوخاة من ترجمة بودلير وأليوت وكم يسدي مثل هذا العمل من خدمة الى الشعر الكوردي بصورة عامة وشعر نزند بصورة خاصة.

لقد أندهشت في بادئ الأمر عندما عرفت بأن باكورة عمل نزند الاكاديمية خاصة بعلاقة الرجل بالمرأة في رواية (دوسي ليدي جاترلي)، الكاتب الانجليزي اللورنسي، وكذلك رسالتها التي نال بها درجة الماجستير كانت تتحدث عن التأثيرات التي تركها الشعر الأنجليزي وخصوصا شعر (شيلي) على الشعر الكوردي الحديث، وأخيرا أطروحتها التي نالت بها درجة الدكتوراه تتحدث عن صورة المرأة الكوردية في الأدب الأوروبي.

حياة نزند بكيخاني تقترن بسياسة الجينوسايد المطبقة على الكورد، أثنين من أشقائها تعلقا على أعواد مشانق النظام البعثي في العراق، شقيقها الثالث نجى من السجن بأعجوبة لتنتهي حياته بحادث مأساوي في ألمانيا، توفى والدها عام ١٩٨٦ إثر تلقيه

بطش وتعذيب البعثيين في سجونهم، منحتها وزراة الخارجية الفرنسية زمالة دراسية عام ١٩٨٩ في جامعة السوربون، تقول نزند (بالأبداع، الابداع الفني، بالشعر، يكون بمقدور المرء تجاوز الحقد والالم).

عندما نلتقي نزند، نكون قبالة امرأة رشيقة باسقة القوام، تتحدث بهدوء، انسانة لطيفة تتجول بين الفرنسية والانجليزية برشاقة تامة، عملقة نزند لا تمحي حرقتها لضياع حقوق الأنسان، لا بل هنالك عقد بين هذا وذاك، فنزند هي تلك الانسانة النادرة التي تؤمن بالحوار وتحترمه في مجمل الجوانب المتعلقة بالمسألة الكوردية، وهي في الوقت نفسه واحدة من القائدات المناهضات لقتل المرأة بجريرة الشرف ومن المدافعات عن حقوق الانسان الكوردي.

أثناء مشاركتي في مؤتمر (مداد أدباء المنفى) شاهدت فلما وثائقيا عن مأساة حلبجة من أعداد صحفي ايراني، فقد كانت عدسة الكامرة الجامدة تعنق الأجساد الطرية الملفوفة بالألوان الزاهية التي هجرتها الروح للتو لتذكرنا باللقاء الذي جمع أعضاء الأسرة في ذلك المكان الموعود، فالى الآن لم ترتقي كلماتنا التي كتبناها الى مستوى تلك التراجيديا التي تركها صدام في كوردستان والتي تعتبر بحق من أبشع ما شهده القرن العشرين من مآسي، أود أن أقول للقارئ أني لا اسايس في كتابتي هذه ، فهذه المآسي هي رموز كونية تركت بصمات واضحة على مجمل الشعر الكوردي الحديث.

ففي قصائد نزند نتوصل الى حقيقة دفاعهاعن جسد المرأة، وفي قصيدة (جسدي ليس ملكا لكم) تقف ضد القوة المضطهدة للجماعة ،عندما تقول: (لكنني كنت أنا لوحدى وهم جميعهم) فهذه المقولة تعيدنا

الى مقولة الكساندر دوما: ( الفرد للجماعة والجماعة وجدانيتها وهي تقول: للفرد أو على الفرد)، فمن السهل علينا أن نتضامن مع

> نزند وهي تقول في قصيدة (الحلم): (في رؤياي

أقف وسيطة بين الله والثعبان

أعيد آدم الى نعيمه).

تكون هذه الأبيات ذات تأثير أكبر حينما نعلم بما حل ببرج بابل ورياض عدن ، فأنا لا اريد أن اكشف النقاب عن الأسرار التي تكتنفها قصيدة (الرجاء) ربما تكون مفزعة للقارئ، لكن هذه القصيدة تحمل معان كبيرة للذين يحلمون ببناء عالم أصدق يسوده مبدا حقوق الانسان.

مع أن شعر نزند يحمل الكثر من الرموز التراثية والفولكلورية، ولكن برأيي إنها تستحق أن ترشح لأحتلال مكان لها في منظمة أطباء بلا حدود، فنزند تلاطف روح الأنسان برقة ونعومة في شعرها، كثيرة نزند: هي تلك القصائد التي خصتها نزند لأمها، فقصيدتها (الله عند أمى قيوم) مثال حى للحقيقة التي مفادها أن اللغة قادرة على أن تكون معبرة لمعنييين قوين:

(فان كنت أنت

ترمقين زرقة السماء لترين فيها أرواح فلذاتك وهي تحلق كالنور إذن لا ترتأين أن يموت الله فالله عند أمي قيوم).

في قصيدتها القصيرة (السفر) تعبر نزند عن أخناتوها و؛ذلك ناظم حكمت وأوكتا رفعتي.

(عبرت الى الضفة الأخرى

الضفة الأخرى للأشياء

الوجه الآخر للكلمة

ظهر الريح

ماوراء الجسد

لكي أبلغ ذاتي).

أحيانا نجد الشاعرة تبلغ حدود الفلسفة في أقصر مسافة شعرية:

العلم نقيض الجهل

بل هو فضاء

لرؤية أخرى

لرؤية نافذة ضاحكة

تفيض نورا مختلفا).

وحتى السعادة تتحول الى صعود شاقولي في شعر

(السعادة سلم

تعال كي نتسقله سوية).

دیسمبر ۲۰۰۶

(۱) الشاعر البريطاني ريجارد ماكين ( ١٩٤٧ ) صاحب أكثر من عشرين كتابا، عضو الهيئة المؤوسسة لـ ( ئى ئى ئين) الانجليزي، إضافة الى كتابة الشعر ترجم ماكين الكثير من نتاجات الشعراء الروس والترك من أمثال مندلستم و سيدكوفا وأرونزون واتا

### نقد السلفيين للديمقراطية

#### على عبدالعال

على الرغم من القبول الواسع الذي تلقاه «الديمقراطية» ـ كنظرية سياسية للحكم ـ بين شعوب العالـم، بما تكفله من حريات للأفراد والجماعات وما «الديمقراطية» مع النظرية السياسية في الإسلام. تخلقه من حقوق وضمانات، إلا أنها ظلت مرفوضة بالنسبة للإسلاميين وخاصة لدى أصحاب «المنهج يقول عبد المنعم مصطفى حليمة: «فالديمقراطية السلفي». وبعيدا عن موقف بعض فصائل الصحوة ليست هي خيارنا الوحيد ـ كما يقولون ـ بل خيارنا الإسلامية ـ ممن قبلوا العمل تحت راية الديمقراطية، واحترمــوا لعبتهــا، وحرصــوا على مكتســباتها، كما هو الحال في (تركيا، والغرب، وماليزيا، وفلسطين، والجزائـر، والكويت) ـ ظل «السلفيون» على مبعدة من كل ذلك متمسكين بتأصيلهم الشرعي للمباديء وانين الأمة منه، في ظل ثوابت عقائدية وأخلاقية والأسس التي تقوم عليها الديمقراطية.

> مجتمعاتهم ينبع من رفضهم للمنظومة الأيديولوجية سائدة، ناصبها السلفيون العداء وانتقدوها وأصلوا والتواصل».

لهذا النقد تأصيلاً شرعياً، فلم يكن رفضهم رفضاً عبثيا بل انطلق من فروق جوهرية تصادمت فيها

ففى كتابه «حكم الإسلام في الديمقراطية» الوحيد هو الإسلام.. وأي خيار نرتضيه غير الإسلام؛ يعني الانسلاخ كلياً من دين الله تعالى والدخول في دين الطاغوت». ويقول الدكتور علاء بكر: «والإسلام يجعل الهداية في شرع الله - تعالى- ويستمد وتعبديــة لا تتغير ولا تتبدل، ومنهج لمعاملات الأمة ولعل رفض السلفيين للمشاركة السياسية الحالية في يجمع بين القواعد العامة وبعض التفصيلات تراعى صلاحية الشريعة لكل زمان ومكان، ونظام للعقوبة الكلية التي تحكم وتسـير هذا العمل، وعلى رأس هذه ﴿ رادع يضمــن للأمــة الأمــن والأمــان، والتكافل بين المنظومــة تــبرز «الديمقراطية» كنظرية سياســية أبناء المجتمع الواحد يؤهل المجتمع للتماســك والتواد

#### ماهية الديمقراطية

«الديمقراطية» مصطلح يوناني الأصل مكون من مقطعين: (ديموس) ويعني الشعب، و(قراتوس) ويعني الحكم، فصارت الكلمة المركبة من هاتين الكلمتين تعني: «حكم أو سلطة الشعب»، ومن ثم فهي نظام للحكم يعني أن يحكم الشعب نفسه بنفسه لنفسه. ويتميز النظام الديمقراطي بمجموعة من الخصائص الأساسية التي لا قيام له بدونها، بحيث يصدق القول على كل نظام لا توجد فيه هذه الخصائص بأنه نظام غير ديمقراطي، وأبرز هذه الخصائص الأساسية وأظهرها:

#### سيادة الشعب

فقد ظهرت الديمقراطية في أوروبا لتبرير انتقال السلطة من أمراء الإقطاع ورجال الكنيسة - الذين استبدوا بالأمور - إلى الشعب أو من يحكم باسمه، وصار الحكم وسلطة إصدار القوانين والتشريعات من حق الشعب أو من ينوب عنه، ومن ثم برزت نظرية «سيادة الشعب أو من ينوب عنه، ومن ثم برزت نظرية «سيادة الشعب» على اعتبار أنه «مصدر كل السلطات». ومع هذا المبدأ تجلت أولى صدامات الديمقراطية بالإسلام، إذ أن التشريع لازم من لوازم العقيدة الإسلامية التي تجعل التشريع والحكم لله تعالى وحده، فبينما المُسرِّع في الإسلام هو في الديمقراطية هو الشعب، فإن المُسرِّع في الإسلام هو شيء فحكمه ألى الديمقراطية: وما اختلفت هيه من شيء فحكمه إلى الشعب، وهو ما اختلفت هيه من شيء فحكمه إلى الشعب، وهو ما يصفه المفكر الإسلامي الأستاذ أبو الأعلى المودودي، بن حاكمية الجماهير وتأليه الإنسان».

وفي كتابه «أزمة العصر» يقول الدكتور محمد محمد حسين: «الحاكمية في الإسلام لله، فكتاب الله وسنة رسوله مصدر الأحكام.. بينما الأمة أو الشعب ممثلاً في نوابه هو عند الديمقراطية مصدر الأحكام، فالأمم محكومة في الإسلام بتشريع الله الحكيم العليم.. وهي في الديمقراطية محكومة بقوانين صادرة عن شهوات في الديمقراطية محكومة بقوانين صادرة عن شهوات الناس ومصالحهم.. فالأحكام مستقرة دائمة في الإسلام، وهي متبدلة متغيرة لا تستقر في الديمقراطية». وفي وظلال القرآن» يقول المفكر الأستاذ سيد قطب رحمه الله : «إن أخص خصائص الألوهية هي الحاكمية، فالذي يشرع لمجموعة من الناس يأخذ فيهم مكان الألوهية، ويستخدم خصائصها، فهم عبيده لا عبيد الله، وهم في دينه لا في دين الله».

#### العلمانية

لقد تأكد أن الديمقراطية تلزمها أرضية علمانية ترعرع فيها، لأن منطلقاتها لا تفرق بين الأشخاص بحسب معتقداتهم (مسلمون، نصارى، يهود، وثنيون)، ولا تماير بين الأحكام التي توافق الدين أو تلك التي تتناقض مع مبادئه. فمنذ ظهورها جاءت الديمقراطية: «ناقمة على تعاليم الكنيسة وكل شيء اسمه دين، ووقفت الموقف المغالي والمغاير لتعاليم الكنيسة (...) فعملت على نزع سلطة السيادة عن باباوات الكنيسة لتجعلها حقاً خالصاً لباباوات المجالس النيابية، فكانت الديمقراطية بذلك أول من تبنى عملياً مبدأ فصل الدين عن الدولة وعن الحكم والحياة، ورفعت الشعار العروف: (دع ما لقيصر لقيصر، وما لله لله)».(٢)

في كتابه «حقيقة الديمقراطية» يقول محمد شاكر الشريف إن «العلاقة بين الديمقراطية والعلمانية هي علاقة الفرع بأصله، أو علاقة الثمرة الخبيثة بالشجرة التي أثمرتها (..) فالديمقراطية إذن هي التعبير السياسي أو الوجه السياسي للعلمانية، كما أن الرأسمالية تعبير اقتصادي عن العلمانية، وهذه العلاقة بين الديمقراطية والعلمانية نستطيع أن ندركها بكل سهولة ويسر إذا علمنا أن نظرية العقد الاجتماعي التي تمثل الأساس الفلسفي لنظرية السيادة التي تقوم عليها الديمقراطية، كانت في نفس الوقت تمثل الركن عليها الديمقراطية، كانت في نفس الوقت تمثل الركن الأساس في فكر زعماء الثورة الفرنسية التي أقامت دولة علمانية لأول مرة في تاريخ أوروبا النصرانية».

وفي «معركة الثوابت بين الإسلام والليبرالية» يقول الدكتور عبدالعزيز كامـل : «فالديمقراطية إن كانت نوراً في الغرب النصراني، فللشرق الإسلامي ظلامها، وإن كانت عدلاً هناك فهي هنا للشـقاء والشقاق، (..) حتى لو جلبت شـيئاً من سـعادة الدنيا ـ في حال تطبيقها بشفافية في بعض بلاد المسلمين ـ فإن ذلك سيكون على حساب العديد من ثوابت الدين وأصول التشريع وأركان الاعتقاد، لأن الديمقراطية علمانية المنبع والمصب، ولا يمكن أن يحملها على عاتقه إلا من يضع مسئولية أخذ الدين بقوة عن كاهله، لأنه لابد أن يحمل شـعار : (لا سياسة في الدين ولا دين في السياسة)».

#### الأكثرية

تعد ممارسة السلطة باسم الأغلبية محور النظام بسبب اقتناعهم بأدلته وأحقيته وفائدته. فالشو الديمقراطي وجوهره: «فالحق في نظر الديمقراطية حوار فكري وجهد عقلي ومنطقي في ما ليس المذي لا يجوز الاستدراك أو التعقيب عليه، هو نص فيؤي إلى القرار الصواب والوصول إلى الحق.

ما تقـرره الأكثرية وتجتمع عليه لا غـير..!». وهنا يفترقان ـ الإسلام والديمقراطية ـ لأن الحق لا يعرف بكشرة مؤيديه. يقول الإمام ابن القيم رحمه الله: «اعلــم أن الإجماع ، والحجة ، والســواد الأعظم ، هو العالــم صاحب الحــق وإن كان وحده، وإن خالفه أهل الأرض». والله تعالى يقول: «وإن تطع أكثر من في الأرض يضلوك عن سبيل الله» ، «وما أكثر الناس ولو حرصت بمؤمنين» ، «وما يؤمن أكثرهم بالله إلا و هم كافرون». وبالرجوع إلى السنة النبوية نجد أن الرسول - صلى الله عليه وسلم - قد خالف رأي الأكثرية في التشريع، وذلك في صلح الحديبية لما قال : «والذي نفسـي بيده لا يسـألونني (يقصد مشركي مكة) خطة يعظمون فيها حرمات الله إلا أعطيتهم إياها»، وكان أكثر المسلمين يومئذ يرون أن في الصلح إجحافًا بهم، حتى أن النبي صلى الله عليه وسلم لما أمرهم أن يحلقوا رؤوسهم وينحروا هديهم تباطئوا.

وفي الصحيحين: "إنما الناس كإبل مائة لا تكاد تجد فيها راحلة". أي لا تكاد تجد فيهم من يتحمل أعباء السفر وتكاليف وتبعات طريق هذا الدين إلا واحد من كل مائة.

كما أن «التصويت في النظام الديمقراطي تعبير عن الصراع الذي تأسست عليه الحضارة الغربية، ففلسفة الديمقراطية تقـوم على الصراع من أجل السلطة، والتنافس من أجل الحصول على الأغلبية العددية»(٣). أما النظام الإسلامي فإن القرار في الشورى ثمرة حوار وتشـاور بين أهل الاختصاص، يهـدف إلى الإجماع، أو الاتفـاق على حل يحوز الإجمـاع، أو يرضي الأغلبية بسـبب اقتناعهم بأدلته وأحقيته وفائدته. فالشورى حوار فكري وجهد عقلـي ومنطقي ـ في ما ليس فيه نص ـ يؤدي إلى القرار الصواب والوصول إلى الحق.

#### إطلاق الحريات

قامت الديمقراطية على أساس إطلاق الحريات للأفراد والجماعات في مجالات الاقتصاد «الرأسمالية»، والسياسة والأخلاق والاعتقاد «الليبرالية» وتضمن حرية الاعتقاد حق الفرد في الإلحاد، وحرية السلوك الشخصي. و»الليبرالية تعتبر الحرية المبدأ والمنتهى، الباعث والهدف، الأصل والنتيجة في حياة الإنسان»(٤)، «فالليبرالي يصبو على نحو خاص إلى التحرر من التسلط بنوعيه: تسلط الدولة، وتسلط الجماعة، لذلك نجد الجذور التاريخيَّة لليبرالية في الحركات التي جعلت الفرد غاية بذاته».(٥)

والإسلام لا يقبل إطلاق الحريات بلا ضوابط، فالحرية في المجتمع الإسلامي مبنية على آداب الشرع وحدوده وما يملي على الانسان من التزامات وواجبات وسنن، وهي مقيدة بمرعاة تقوى الله ومخافته في السر والعلن، في الغاية والوسيلة. فالإسلام لا يعطي الحق للإنسان في أن يرتكب ما يشاء من محظورات (أخلاقية، واجتماعية، وفكرية، وسياسية، ومالية) ثم بعد ذلك يصبغ على تصرفه هذا الشرعية والقانون، أو باعتبار حقه الشخصي، وخصوصياته التي لا حق لأحد في أن ينكرها عليه. لكن الله تعلى يقول: {قُلْ إِنَّ صَلاَتِي ينكرها عليه. لكن الله تعلى يقول: {قُلْ إِنَّ صَلاَتِي وَمَمَاتِي وَمَمَاتِي لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِين} الأعام ١٦٢

#### التعددية

من بين الأسس التي تقوم عليها الديمقراطية «التعددية» الأيدلوجية والسياسية التنظيمية الحزبية، وذلك كنتيجة مباشرة للحرية المطلقة. إلا أن الإسلام يجعل الأمة كلها حزب واحد وصف واحد {ألا إن حزب الله هم المفلحون} وفي آية وصفهم بأنهم

(هم الغالبون) ، وقال صلى الله عليه وعلى آله وسلم
 «لا تحدثوا حلفاً في الإسلام».

فمع تعدد الأحزاب يحتد الصراع ويتكرر الصدام بين أفراد المجتمع الواحد، وقد يصل إلى حد الاقتتال في بعض الأحيان على السلطة، حيث يتقلد حزب الأغلبية وظائف السلطة التنفيذية (الحكومة) وتتحول باقيى الأحزاب الأخرى إلى معارضة، حتى لو لم تجد شيء تختلف عليه مع الحكومة عارضت فقط من أجل المعارضة.. كما تتصارع أحزاب المعارضة فيما بينها نتيجة لاختلاف برامجها السياسية وأهدافها ومطامعها، كل حزب يسعى للكسب على حساب الآخرين. والصراعات التي تنتج عن «التعددية» صراعات مستمرة بلا نهاية لا تتوقف، فإذا وصلت المعارضـة إلى الحكم صـارت هي (الحكومــة) وتحول حــزب الأغلبيــة إلى صفـوف المعارضة، وهكــذا. أما الإسلام فيأبى أن يتحزب أهل القبلة ويكونون مع أحزابهــم سـواء كانت على الحق أو علــي الباطل، بل الـذي تقتضيه الروح الإسـلامية أن يدور أفراد الأمة مع الحق حيثما دار.

ثم وأين التعددية من الفرقة الناجية التي قال صلى الله عليه وعلى آله وسلم عنها: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة»، وقال محذراً أمته من التفرق: «وستفترق هذه الأمة إلى ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة».. قال ابن تيمية رحمه الله: «فكل طائفة ممتنعة عن التزام شريعة من شرائع الإسلام الظاهرة المتواترة يجب جهادها، حتى يكون الدين كله لله، باتفاق العلماء»، «كما قاتل أبو بكر الصديق وسائر الصحابة مانعي الركاة». قال تعالى: «ولا تَكُونُواْ وَاخْتَلُفُواْ مِن بَعْدِ مَا

جَاءهُــهُ الْبَيِّنَاتُ وَأُوْلَـئكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظيمٌ»، وموجب يُعرف من نصوص الوحى المعصوم: الكتاب والســنة . أيضاً لبراءة الله ورسوله ممن يفعل هذا، قال تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ فَرَّفُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِـَيعًا لُسْـتَ مِنْهُمْ فِي شُيْء».

### رفض الديمقراطية لا يعني إقرار الإستبداد

في نهايـــة رســـالته التـــي هــي بعنـــوان «حقيقة الديمقراطية» حرص محمد شاكر الشريف، على التأكيد على أن رفض الديمقراطية الغربية لا يعنى بأي حال القبول بالدكتاتورية والخضوع للإستبداد، حيث يقول: «فإننا حيث دعوناك إلى الكفر بالنظام الديمقراطي والبراءة منه وعدم قبوله والرضى به، فما أردنا بذلك أن نُـرُدك إلى قبول النظـم الظالمة المستبدة التي تنزل بأهل بلادها وشعوبها من ألوان الظلم والطغيان ما الله به عليم، وإنما أردنا بذلك أن نسردك إلى النظام الإسلامي نظام الحق ونظام العدل ونظام الخير ؛ النظام الذي تكون فيه الحقوق والحريات مبنية على إذن الله العلى الكبير ورضاه الذي

ومن منطلق هذا الإذن والرضى فإن الحقوق والحريات في النظام الإسلامي تكون خيراً خالصاً مبرَّءاً من العيب أو القصور، وتكون أيضاً حريات وحقوقاً لصالح الفرد ولصالح الجماعة في توازن لا جور فيه، وتكامل لا تناقض فیه».

#### الهوامش:

- ١-«حول الدولة المدنية» الدكتور علاء بكر
  - ۲۔ (الشوری (۱۰)
- ٣- «حكم الإسلام في الديمقراطية» عبد المنعم مصطفى حليمة
- ٤. «الأبعاد السياسية لمفهوم الحاكمية» هشام
- ٥ «الليبراليــة.. فلسـفة اقتصاديــة وسياســية وأخلاقية» محمد خلف الرشدان



## البناء السردي في شعر شيركو بيكهس للناقد فاضل عبود التميمي

بقلم: لقمان محمود

السرد في شعر شيركو بيّكهس؟ يقول المؤلف: لأحقق فيه هدفاً يخرج إلى هدفين: دراسة الشعر، ودراسة السرد معاً.

الأول، والمعنون بـ "شيركو مؤلفاً وسارداً"، يحدد المؤلف الفراشات" قد أدخل الشعر الكردي إلى منعطف جديد، موقع الشاعر من متوالية التجديد في الشعر الكردي، همّه تأسيس رؤية جديدة تعيد تركيب ميثولوجيا من خلال ثلاثة مباحث. ففي المبحث الأول، يقدم الأمة الكردستانية شعرياً، وقد نجح الشاعر في ذلك. المؤلف لمحة تاريخية سريعة عن الشعر الكردي، بدءاً من الشاعر بابا طاهر الهمداني، المتوفى في عام ١٠١٠ المؤلف: أن الشعر والسرد متجاوران منذ القديم، وأن ميلادي، والذي فجّر المكبوت اللغوي الكردي، بعد التجانس بينهما تمليه ضرورات موضوعية، هدفها

حازت تجربة الشاعر الكردي المبدع شيركو بيّكهس مرور ثلاثة قرون على الفتح الإسلامي لكردستان، الشعرية اهتماما نقديا لافتا طيلة مسيرته الابداعية، مرورا بـ(أحمد الجزري)، المتوفى في عام ١٤٨١ ميلادي، هو الذي ترجم شعره الى لغات عالمية عدة، كما تناول (أحمدي خاني، نالي، مولوي، محوي، فائق بيِّكهس، النقد اعماله من نواحي عدة كان اخرها عمل الناقد بيره ميرد، وعبدالله كوران). هذه المقدمة السريعة فاضل عبود التميمي، الذي ألف كتاباً قيماً بعنوان أراد منها المؤلف أن يقول: أنَ شيركو بيْكهس كان "البناء السردي في شعر شيركو بيكهس". والسؤال: لماذا وارثاً لسلسلة شعرية طويلة، ولكنه رغم ذلك لم يكن وارثاً سكونياً: تقليدياً، وإنما كان متلقياً مبدعاً همّه الإضافة والتركيب وتجاوز المنجز القديم برؤيا جديدة. أما المبحث الثاني، فيتناول شيركو بيّكهس يتألف الكتاب من أربعة فصول، ففي الفصل مؤلفاً، وخاصة إذا عرفنا أن شيركو بدءاً من "مضيق في المبحث الثالث، والمعنون بـ(شيركو ساردا)، يقول

مواكبة أو إستشراف المستجدات والمتغيرات الواقعية والإقتصادية للوصول إلى مضمون جديد. وقد حدُد المؤلف وظائف السارد حسب نظرية (جيرا جينيه)، للكشف عنها في شعر شيركو بيّكهس، وذلك بحسب مقولاتها في الوظيفة التواصلية، الوظيفة التوجيهية، الوظيفة الإيديولوجية، الوظيفة السردية والوظيفة الشهادية. في الفصل الثاني، والمعنون بـ"بناء الحدث والشخصية"، يسعى المؤلف إلى الإلمام بعناصر البناء السردي في شعر بيّكهس، وذلك بالإعتماد على بناء الحدث، وعلى بناء الشخصية. أولاً: في بناء الحدث، يقول المؤلف إن الحدث بوصفه نشاطاً قابلاً للرصد وللتعيين، لايمكن الإطمئنان إلى سرديته، إلا إذا كان مشتملاً على حبكة تسهم في تحديد طبيعته الإنشائية. والحبكة — والكلام للمؤلف — سلسلة من الحوادث يقع فيها التأكيد على الأسباب، أو مجموعة من الوقائع الجزئية، مرتبطة ومنظمة على نحو خاص والحدث وفق ذلك إما أن يكون وقائع حقيقية، أو وقائع متخيلة. ثانياً: في بناء الشخصّية، يقول المؤلف: إن الشخصّية هي من أكثر العناصر أو الوحدات أهمّية في بناء السرد، لأنها – الشخصّية – تؤدي السردية بعد أن درس المؤلف الزمن في شعر الشاعر من الناحية بوصفها أحد الأفراد الخياليين، أو الواقعيين الذين تدور حولهم أحداث القصة. وشخصّيات الشاعر شيركو بيّكهس يوزعها المؤلف ويجمعها في الشخصيات الأدبية، الشخصيات التاريخية وشخصيات الشاعر. في الشخصيات الأدبية، نجده – شيركو بيّكهس – قد رصد شخصيات كردية لها مكانتها في الساحة الكردستانية: مثل (مولوي، نالى، سالم، فائق وكوران). أما في الشخصيات التاريخية، فإنه إختار شخصية الشيخ محمود الحفيد، كما في قصيدته "ملحمة به رده قاره باهراً في إستحضار كردستان كاملة ومكملة في شعره.

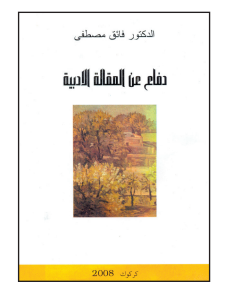
مان". أما في شخصيات الشاعر فإن هذه الشخصيات، شخصيات إنسانية إكتشفها الشاعر لأنها بالأساس شخصيات لغوية، مثل الألوان، الكرسي والطبيعة. في الفصل الثالث، يتطرّق المؤلف إلى ثنائية الزمان والمكان. وقد أراد المؤلف أن يدرس الزمن من خلال الأنماط الزمنية في شعر الشاعر السردي، والتي تُقرأ من خلال: الإستيطاق، الإسترجاع، الإشارات الزمنية والزمن الحاضر. ففي الإسترجاع، نجد أن شعر شيركو بيّكهس يعود إلى ماض لاحق، من خلال إسترجاع داخلى لبدء السرد، فقد أخره السارد لأسباب فنية ترجع إلى طرائق قول الشعر، والإتصال بقضايا السرد. أما في الإشارات الزمنية، والتي هي بالأساس إشارات تتخذ من السرد الشعري دلالات لها مكونات زمنية معينة كالإشارات التاريخية، إشارات الصباح، إشارات منتصف الليل. هذا التقسيم محدد بالإطار التاريخي لزمن الأحداث، والتي إستعملها الشاعر للإحالة على زمن معيَن له حضوره في الذاكرة الكردستانية، والتي يستحضرها الشاعر من خلال الإشارات التاريخية المحددة، والتي تُحيل على تاريخ مجزرة حلبجه. السردية، يتحول إلى المكان، بإعتباره - المكان - يحتل موقعاً متميزاً في تجربة الشاعر شيركو بيّكهس. وقد أراد المؤلف أن يدرس المكان في سرديات الشاعر وفقا للأنساق الثابتة في تجربة هذا الشاعر المبدع، الذي أخذ من السرد هيأته، ومن الشعر تخيلاته. ولبناء المكان في النص الشعري "الشيركوي"، قسم المؤلف هذا البناء إلى: المكان الساكن، المكان المتحرك والمكان المتخيل. وبالإمكان القول: أنّ شيركو بيّكهس قد نجح نجاحاً

الضوء على السرد الذاتي والسرد الموضوعي، من خلال الخبرة عند الشاعر. فشيركو بيِّكهس ينمَى قصيدته وسائل البناء السردي المقترن بالحوار وبالوصف. فالعنوان "أساليب البناء السردي ووسائله" يُعتبر إزاحة الشعرية، أو كما يقول هو حرفياً على غلاف كتابه للتفسير النمطى لشعرية السرد عند المبدع شيركو بيّكهس، وهذا يعنى أن الإنزياح عن دلالية لغوية مغايرة للنص الإبداعي المرتبط بالتوليد الدلالي إلى مرتبة الملاحم، وإلى مرتبة الأناشيد الخالدة.

في الفصل الرابع، وهو الفصل الأخير، يسلط المؤلف القائم على مغايرة النسق، مصدرها الطبيعي جماليات بالحوار السردي كي تبقى حكايته الشعرية، أو روايته "الصليب والثعبان ويوميات شاعر": "قصيدة روائية". والحق يقال: أنَ شير كو بيكهس قد أوصل الشعر الكردي

## قراءة في كتاب (دفاع عن المقالة الأدبية)

د.فاضل عبود التميمي ناقد وأكاديمي من العراق



عن المقالــة الأدبية) للناقد د. فائق مصطفى أســتاذ الأدب، والنقد الحديث في جامعة السليمانية لينفتح لوجودها، فعزوف المناهج الدراسية عن التذكير بها، على نمط من الكتابة الأدبية التي قلّما توقف النقاد، والباحثون عند عتباتها لأسباب كثيرة منها ما يرجع إلى حداثة عهدها في الأدب العربي، ومنها ما يرجع إلى قلة المبدعين فيها، فضلا عن عدم شيوعها قياسا إلى شيوع الشعر، والكتابة السردية بأنماطها المعروفة.

صدر عن دار (آرابخا) في كركوك ٢٠٠٨ كتاب (دفاع تعثر شيوع المقالة قراءة، وتلقيا، ونقدا وإنما الأسباب الحقيقية تكمن في اجتماع عدد من المسببات الطاردة والتقديم لها، وايلائها المكانة التي تستحق أسباب وجيهة حجبت القارئ عن تلقيها، فضلا عن اعتقاد البعض أن المقالة بسبب شيوعها في وسائل الإعلام, لا صلة لها بالأدب!.

لقد ظلت المناهج الدراسية في المدارس والجامعات الحقيقة أن الأسباب السابقة لم تكن مسؤولة عن العراقية تلاحق الشعر بوصفــه الجنس الأدبى الذي

يرقي إلى مصاف الدرس، والتحليل، والحفظ،, والنقد إلى سنوات قريبة من يومنا هذا إلى أن تنبه النقاد، وقسم من أساتذة الأدب العربي، والقائمون على المناهـج، والتأليف إلى أهمية النثر فشـملوا بنظرهم السديد القصة، الرواية، والمسرح وكانت الالتفاتة إلى المقالــة على قدر معيّن، ومحــدود على الرغم من التذكير المبكر الذي أطلقه الناقد على جواد الطاهر-رحمه الله- إذ نادى بإنصاف المقالة ودرسها، وتقديمها إلى القارئ بوصفها نصّا أدبيًّا لا يقل جمالا عن القصيدة، والقصة،فالمقالة ولا سيّما الأدبية منها(نص) يدعو الباحثين إلى دراسته، وتتبع مناحى الجمال فيه، فضلا عن تحليل موضوعاته، وطرائق تشكيله وبنائه ,وقد استجابت الجامعات العراقية إلى هذا النداء، فكانت جامعة الموصل الأكثر استجابة، فسجلت فيها رسائل، وأطاريح درست المقالة لعل منها: المقالة عند محمود درويش للباحث بسام خلف الحمداني، ومقالات ولي الدين يكن للباحث راكان احمد خلف، و المقالة الأدبية عند أحمد أمين للباحث محمد صالح رشيد، والمقالــة في العراق ١٩٦٨- ١٩٨٠ للباحثة وفاء رفعت، أما في جامعة كويه فقد سُـجلت رسالة ماجستير عنوانها المقالسة الذاتية في أدب أمين الريحاني للباحث صباح كريم مولود، وفي الجامعة نفسها أنجز الطالب سـتار بابان رسالة أخرى عنوانها فن المقالة والخاطرة في أدب عبد المجيد لطفى ، أما جامعة البصرة فقد سُحلت فيها أطروحــة واحدة عنونها المقالة في الأدب العراقي الحديث للباحث مقداد الشيخلي، وكذلك الحال في جامعة تكريت التي نوقشت فيها رسالة ماجستير عن المقالسة للباحث نوري محمد طاهر عنوانها فن المقالة عند على جواد الطاهر.

أما الجهود العراقية التي درست المقالة ونظرت لها منذ بدايات القرن العشرين فإنها قليلة جداً قياسا إلى جهود درس الشعر، والبحث فيه، فهي تتمثل في: ما كتبه د. منير بكر التكريتي في كتابه (أساليب المقالة وتطورها في الصحافة العراقية)، وما كتبه عبد الجبار داوود البصري (رواد المقالة الأدبية في الأدب العراقي الحديث)، وكتاب د. علي جواد الطاهر (من يفرك الصدأ) دراسة عن حسين مردان مقاليًا، فضلا عن الصدأ) دراسة عن حسين مردان مقاليًا، فضلا عن كتاب د. سعيد عدنان (الطاهر ناقد ومقاليا)، وكتاب د. فاضل التميمي (جماليات المقالة عند علي جواد الطاهر)، ويأتي اليوم كتاب د. فائق مصطفى ليكون إضافة علميّة تثري الموضوع، وتذكر للاتصال به.

لقد جاء كتاب د. فائق لفتح باب القول والمناقدة في المقالة وهو الأستاذ الذي عني بها تدريساً، وتوجيها على مدى السنوات التي قضاها أستاذا لمادة الأدب والنقد الحديث في جامعات: الموصل، والسليمانية، وكويه ولمّا يزل حامل لواء التذكير بها فكأنه في عمله هذا وارث خطى أستاذه الطاهر الذي عني بها إبداعا، ودرسا...

اشتمل (الكتاب) على مقدمة وست مقالات وملحق، كانت المقدمة التي لم ينص المؤلف على عنوانها تحمل اسـم الكتاب وترغب في الدفاع عن المقالة التي تتوافر فيها عناصر الخطاب الأدبي ،وخصائصه، فهي (مقالة) عن المقالة التي هي على حد تعبير أحد النقاد قريبة جداً من القصيدة الغنائية لان كلتيهما تغوص بالقارئ إلى أعمق أعماق نفس الكاتب ،أو الشـاعر، وتتغلغل في طيات روحه حتى تعثر على ضميره الكنون، والمقالة عند المؤلف جنس أدبي يلائم روح العصر القائم على السـرعة؛ والحركة ذلك لأنها تأتـي في صفحات قليلة السـرعة؛ والحركة ذلك لأنها تأتـي في صفحات قليلة

وتحملها إلى القارئ الصحف، والمجلات فضلا عن الكتب، من هنا رأى أن قراءتها ستكون سهلة... وأضيف: أنّ شبكة المعلومات العالمية أسهمت اليوم في نشرها، وانتشارها لتكون حيّزا جديدا يمدها بالديمومة، والعبور إلى القرية الكونية.

في مقالة (مصطلح المقالة في النقد العربي الحديث)تتبع المؤلف المصطلح في كتابات النقاد العرب بدءا من العقاد الذي سـمّى المقالة (عجالة)، و(نبذة)، و(أحدوثــة)، و(أملية)، و(مسامرة)، ومرورا بأحمد أمين الذي قسمها على مقالة أدبية،وأخرى علمية... ومحمد يوسـف النجم الذي قسمها على مقالة ذاتية, وأخرى موضوعية، ومحمد عوض محمد الذي استوت في كتاباته (مقالة أدبية) وعبد الكريم الاشتر الذي أطلق عليها المقالة الذاتية، واحمد هيكل الذي سماها المقالة التعبيرية، والمقال الإنشائي، وعلى جواد الطاهر الذي استعمل مصطلحي المقالة الأدبية، والمقالة التعليمية، ثم عـرج المؤلف إلى العجمات النقدية فوجد أن ناصر الحاني أطلق عليها المقالة الشخصية، ومجدي وهبة، وكامل المهندس سمياها المقال الحر، ثم عاد إلى أحمد أمين، وزكى نجيب محمود فوجدهما قد أطلقا عليها المقالــة الأدبيــة التي كانت عند شــوقي ضيف المقالة النقدية والثقافية، وكذا حالها عند احمد هيكل.

ورأى المؤلف في نهاية المقالة أن(المقالة الأدبية) بشروطها، وسماتها هي المصطلح الصحيح لما يكتب من مقالات نثرية سماتها الاعتدال في الطول، والعفوية، والذاتية والإنشائية... ثم تحدّث عن صلة المقالة الأدبية بالأدبين الأوربي والعربي رائيا أنها مقتبسة من الأدب الأوربي، ولا صلة لها بالتراث العربي ولا سيّما بما كتب عبد الحميد الكاتب.

أما في (شعرية المقالة الأدبية) فقد تطرق المؤلف إلى موضوعة جديدة لـم يتناولها ناقد آخر بالبحث، والتحديد فقد رأى في المقالة الأدبية شعرية تنهض بسياقها لتؤسس لها هوية فنية شانها شان بقية الأجناس الأدبية التي لها شعرياتها عادًا أركان الشعرية في المقالة الأدبية في ذاتيتها التي تعبر عن تجربة معينة تقرّب الخطاب المقالي من روح الشعر وحرارته، وعفويتها التي تمنحها غنائية تأخذ من الطبع الذي ينحاز إلى الشعر، والتصويرية التي تقوم بتحويــل المعانــي المجردة إلى هيئات، وأشــكال تنتقل بالحـواس، فالمقالة عنده لا تخلو من الصور التي تعبر عن الأفكار والرؤى بأساليب شعرية معروفة وكذلك الإيقاع الذي هو خاصية شعرية بقسميه الداخلي ،والخارجي لا سيّما الأول الذي تشتغل فيه التوازيات، والتكرارات، والتنغيم، والبناء النحوي، والتناص الذي تتداخل فيه نصوص كثيرة فهو خاصية شعرية تعمل في النثر أيضا، ثم السرد الذي يرتبط بالشعر في علاقة تاريخية قديمة من خــلال عناصر الوصف، والحوار، والزمان، والكان التي بمجموعها تنهض بمحمول المقالة لتضعه في فضاء الشعر.

في (ابسن الجوزي رائسدا للمقالة الأدبية) انتهى المؤلف إلى أن إجماع المؤرخين على أن الكاتب الفرنسي مونتاني هو أول من كتب المقالة الأدبية رأي فيه نظر فعنسده أن ابن الجوزي العالم الأديب البغدادي المتوفى في ٥٩٥هـ هو أول من كتب المقالة في كتابه (صيد الخاطر) معتمدا على التدفيق في متن الكتاب وتحليل ما فيه واجدا أن خصائص المقالة الأدبية وشروطها في الكتاب تتطابق وشروط المقالة الأدبية من حيث الطول والذاتية والعفوية في البناء والأسلوب ولكي

يقرب رأيه هذا من القارئ عمد إلى تحليل فصل من فصول ابن الجوزي ليخرج بالنتيجة التي تؤكد رأيه السابق.

إن ما قاله المؤلف في مقالته السابقة يتعارض مع قوله في ص٢٦ من الكتاب((ولا ادري.... كيف ذهب باحث مثل محمد عوض محمد إلى القول بان رسالة عبد الحميد الكاتب إلى الكتّاب وغيرها من الرسائل التراثية تكمن فيها أصول المقالة الأدبية العربية الحديثة...)) فكتاب ابن الجوزي هو الآخر محمول تراثي فكيف يرقى إلى مقاربة المقالة عند المؤلف مع أن محمد عوض محمد لم يقل بالمقاربة وإنما قال: إن في رسالة عبد الحميد الكاتب إلى الكتّاب تكمن أصول المقالة، والأصول غير حقيقة الأشياء؟.

إن التعارض بين القولين سببه أن الكتاب لم يؤلف على وفق منهجية واحدة، وإنما ألّف على وفق جمع مقالات متعددة كانت مقالة (مصطلح المقالة) قد كتبت في زمن سابق لمقالة (ابن الجوزي رائدا للمقالة الأدبية)، وحين جمعت المقالات حافظ المؤلف على متن الأولى من دون أي تغيير.

أما في مقالته (المقالسة الأدبية واسطة لتدريس العربيسة العامة) فهي دعوة إلى الجامعات لكي تعمد إلى تدريسس العربية العامة بوساطة (المقالة الأدبية) بدلا من كتب العربية العامة التي تخلو من التشويق، وحجته أن المقالة الأدبية فن أدبي نثري محدد الطول، والموضوع، ولغته سهلة يبرز فيها الطابع الذاتي، وهو فضلا عن ذلك يحمل أفكارا عميقة تتعلق بمشكلات الحياة، وقضاياها المختلفة مما يجعله مشوقا قريبا من اهتمامات الطلبة وهم في أول سنوات الدراسة، ولا سيّما إذا قرأوا مقالات الأدباء والكتاب العروفة بجودتها.

شم يقرح المؤلف مجموعة من الإجراءات المنهجية التي تتكفل تلقي المقالة وفهمها عبر القراءة الدقيقة لنصها، وشرح قواعد اللغة العربية فيها، والعناية بالمضامين الفكرية المشكّلة لها، وربطها بالواقع، وتحليل الجوانب الجمالية لنصوصها مختارا مقالة (رمضان) التي كتبها احمد حسن الزيات مجالا للتطبيق بالرجوع إلى الإجراءات المنهجية المقترحة.

إن دعوة المؤلف الكريم لتدريس العربية العامة في الأقسام العلمية والتطبيقية، والإنسانية بوساطة المقالدة دعوة كريمة من لدن أستاذ قدير عايش التعليم العالي عن قرب، وقدّم خلاصة مركزة لواحدة من خبراته الكثيرة فيها، وإني إذ أنوه بمقالة د. فائق يحدوني الأمل إلى أن تلقى صدى عند الأكاديميين تحليلا، ونقدا خدمة للمشروع الأكاديمي العاصر.

أما (أحمد أمين والمقالة العربية الحديثة) فهي مقالة تعرض ،وتحلل مسيرة أحمد أمين المقالية ،ولا سيرما في كتابه المهم (فيض الخاطر) بأجزائه العشرة حيث يبرز أسلوبه السلس الواضح، والدقيق في الوصف، والإيجاز، وطغيان العقل على العاطفة حيث أدى أحمد أمين أثراً بارزاً في تاريخ المقالة العربية، وقد آثر المؤلف أن يقف عند واحدة من أشهر مقالاته الموسومة بـ (كن معلما) التي عدها أروع ما قيل في المعلم، ورسالته، لقد اجتهد المؤلف في تقريب صورة المقالة عند احمد أمين وهدفه إشاعة الحقيقة عن هذا الرجل الرائد في إبداع المقالة الأدبية في مصر.

في (جماليات المقالة عند د. علي جواد الطاهر) ود المؤلف أن يقرأ الكتاب الذي وقف عند مقالات الطاهر وقفة نقدية واجداً أن الكتاب دراسة تطبيقية لنصوص مقالية تعنى بالجماليات دون أن تنصرف

إلى المضامين والأفكار، وقد وجد مؤلفه غير قادر على إخفاء عاطفته تجاه أستاذه الطاهر، وهذا ما جعله يبتعد عن الموضوعية في البحث قليلا، إلا أن الكتاب من وجهة نظره أول مؤلف في النقد الأدبي يختص بدراسة كاتب واحد.

أما مقالته (الخطاب المقالي والتنوير) فهي دعوة تذكّر بأهمية المقالة التي تعترف بالآخر، وتقدره، ولا تلغيه، أو تهوّن من شأنه في خطاب عقالاني أراد المؤلف أن يشير إلى علاماته المشكلة لطبيعة بنيته، وفيها ردّ على ما قاله د. عبد الله الغدامي عن فقدان النثر العربي القديم لروح العقلانية، واتصافه بصفات الخطاب الشعري، أي انه خطاب نثري مشعرن غير حرّ، وعقلاني... لقد وجد المؤلف في نصوص ابن الجوزي مقالات يسود فيها العقل، وتغيب فيها الروح, والانفعال لتبتعد عن العيوب النسقية المتمثلة في والانفعال لتبتعد عن العيوب النسقية المتمثلة في

الترهل الإنشائي، فالمؤلف في هذه المقالة يؤكد أن المقالة الحديثة وثيقة الصلة بقيـم التنوير، واللبرالية لأنها بدأت مع عصر اللبرالية العربية الإسـلامية على يد مفكري مصر وأدبائها، ثم خلص إلى أن المقالة هي أدب اللبرالية، وخطابها المعرفي، والجمالي.

أما ملحق الكتاب فهو مجموعة من المقالات الأدبية التي اختارها المؤلف من أدب مصطفى لطفي المنفلوطي، وأحمد أمين ،وزكي نجيب محمود، وعبد المجيد لطفي، وعلي جواد الطاهر، ومحمود درويش، وعز الدين مصطفى رسول، وهي بمجموعها تمثل اختياراً موفقاً دلّ على ذوق المؤلف، وحسن تتبعه لفن المقالة، وكنت أتمنى لو أنه أضاف إلى تلك المقالات مقالات أخرى لحسين مردان، ورشدي العامل، ويوسف الصائغ، لكان الاختيار مقدما لجهود الأدباء العراقيين في مجال إبداع المقالة.



Vol,6 - Autumn 2008

### SARDAMAL-ARABI

A quarterly Cultural magazine in Arabic issued by Sardam Printing & Publishing House

#### ADMINSTRATIVE BOARD MANAGER

Sherko Bekas

#### EDITING DIRECTOR

Nawzad Ahmad Aswad

#### Consulting editor

Muhyadin Zangana

#### ARTISTIC DIRECTOR

Jamal Darwesh

Sardam Printing & Publishing House www.serdamco.info

Kurdistan-Sulaimany

سعر النسخة: 2000 دينار عراقي