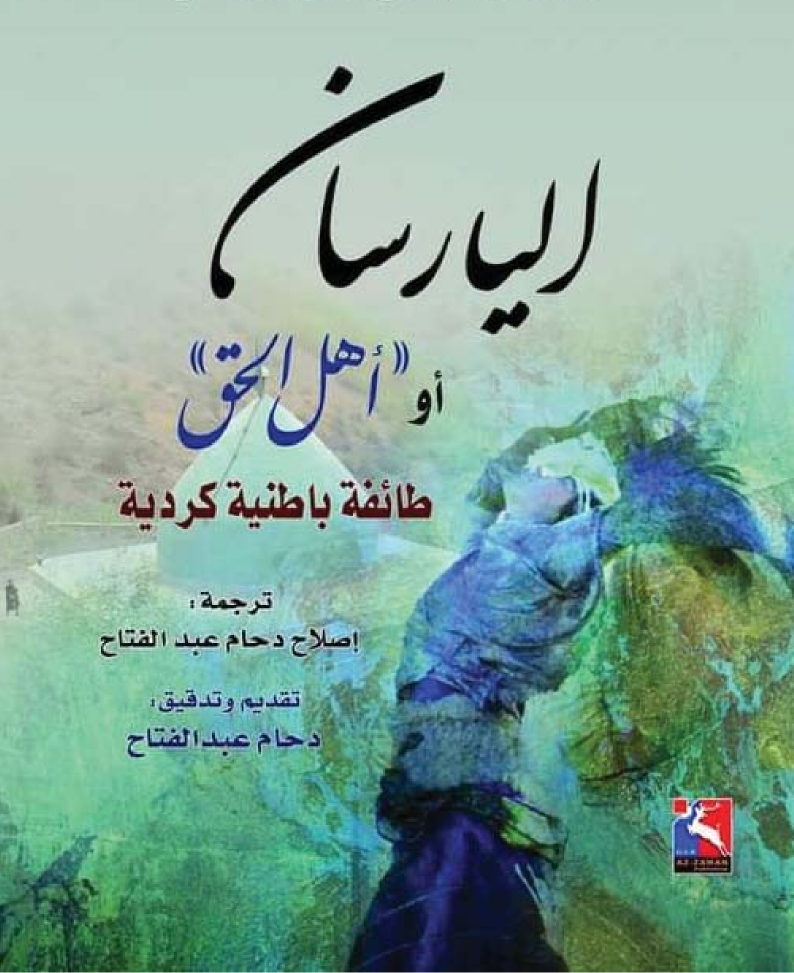
توماس بوا - زيبا مير حسيني محمد موكري - إصلاح دحام عبد الفتاح



# الباطنية الكردية

طائفة أهل الحق

◄ الباطنية الكردية - طائفة أهل الحق تأليف: توماس بوا- زيبا مير حسيني محمد موكري - إصلاح دحام عبد اقتاح الطبعة الأولى: 2012



◄ الناشر: دار الزمان للطباعة والنشر والتوزيع دمشق – سوريا: صب ب5292

تلفاكس: 5626009 11 5626009

موبايل: 806808 932 00963

E.mail: ze man 005@ yahoo.com

E.mail: ze man 005@hotmial.com

Web Sit:www.Darzaman.net

الإخراج الداخلي: دار الزمان تصميم الغلاف: م. جمال الأبطح

# طائفة اليارسان أو أهل الحق باطنية الكردية

توماس بو ا زيبا مير حسيني محمد مو كري إصلاح دحام عبد الفتاح



اليارسان أو أهل الحق(1)

طائفة باطنية كردية

نور علي. شاه إلهي: الباطنية الكردية. لمحة عن السر الغنوصي عند أهل الحق، ترجمة وتقديم وتعليق الدكتور محمد موكري (باريس)، آلبن ميشيل 1966 (ص 8 - 243). الروحانيات الحية (Spiriteualites Vivantes) السلسلة الإسلامية.

هذه المقالة لتوماس بوا يعرف فيها بكتاب «الباطنية الكردية» تأليف نور على شاه إلهي، ترجمة وتقديم وتعليق الدكتور محمد موكري

#### العنوان الأصلى

Une Secte Esortérique Kurde:

Les ahl —e- Heqq

Thomas Bois
Paris, Fevrier, 1966

المصدر

Bibliotheca Orientalis September – November6 N 5/1966

<sup>(1)</sup> على الرغم من وجود بعض النصوص التي تؤكد علاقة أهل الحق بالعلي إلهيين فإنه من الصعب القول بأنهم ينتمون إليهم نظراً لقلة هذه الإشارات من جهة، ومن جهة أخرى إن التاريخ الفعلي للطائفة هو معظهور السلطان إسحاق (سيهاك)، فنجد مثلاً كتاب «شاهناميه حقيقت» للحاج نعمت إلهي موكري يكرس حجماً عظيماً لهذا الحدث ، بالتعارض مع التهميش النسبي الموجود لدراسة تاريخ الإسلام والتجليات النورانية فيه وتاريخ آل البيت. وقد ذكرنا بعض الاستشهادات من الحاج نعمت الله حول الطبيعة الإلهية لعليّ في بحثنا حول «الأثر الإيراني القديم في الثقافة الدينية عند أهل الحق» (م. م).

واجه الإسلام منذ نشوئه الفرق السياسية والقومية والدينية، كما واجه الفسفة اليونانية والهندوسية، وسرعان ما انقسم (الإسلام) إلى زمر متنافسة وغالباً متناحرة. وكان ه. لاوست H. laoust قي تسليط الضوء على الانقسام الإسلامي (Payot 1963) بينما يعرفنا ه. كوربان (هنري كوربان: المستشرق المعروف) بتاريخ الفلسفة الإسلامية (Galimard 1964) غاليمار من زاوية لم يقاربها أحد إلا قليلاً.

من جهة أخرى، ووفق ما وصفه مؤخراً ماريجان موله (Marijan Mole) فإن الصوفيين المسلمين الذين غالباً ما يشكك في صدق آرائهم، جاهدوا على مر العصور لإعطاء حياتهم الدينية صبغة روحية كانت الممارسة الظاهرية والطقوسية تهد باندثارها. غير أنه في هذا المجال الذي يخشى أن يطغى فيه الخيال والانفعال على العقل، ليس من السهل أن يحافظ الموء على توازنه في ظل تسامح الدين الرسمي. لقد خصص الدكتور محمد موكري عمله الأخير الإحدى هذه الطوائف الإسلامية الرائعة، وهي طائفة أهل الحق، الإسلامية الباطنية.

# 1 ـ طائفة باطنية:

لا يحب أهل الحق تسميتهم بـ «علي إلهي» كما يشير إليهم الشيعة، وعوضاً عن ذلك يرغبون في أن يدعوا بأتباع الحقيقة، السامية والمطلقة، التي هي الله، ويسمون أيضاً بـ «مذهبي ياري» أي «مذهب المعشوق» وبذلك يشكلون اليارسان، وأيضاً جماعة الرفقة، وأعضاء الطائفة (أهلي ـ طائفة)، وأعضاء الجماعة من أهل الحق (ص 12 ـ 13).

تتمركز هذه الطائفة الباطنية في إيران، في ولاية كرمنشاه الكردية، وفي مقاطعات زوهاب، بيوانيدج، وماهي دشت وهوليلان. وتعتتق القبائل الكورانية والسنجابية والكلهرية والزنگية، كلياً أو جزئياً هذه العقيدة، واللور أيضاً في منطقة دلفان وبشت. كوه، بالإضافة إلى قبائل أخرى. كما يعيش قسم آخر منهم في العراق يدعون بالكاكائيين (انظر إلى س. ج. أدموند، أكراد وأتراك وعرب، لندن 1957).

وهم يشغلون عشر قرى في ناحية طوق (Tawq) (لواء كركوك)، ودزينة من القرى في قضاء خانقين وسبع قرى أخرى معروفة باسم سارلي. باختصار، إذا لم نأخذ بعين الاعتبار أتباع الطريقة المشتتين في كل من الهند والباكستان ولفغانستان يمكننا أن نقدر عدهم الإجمالي بحوالي نصف مليون (ص 10). وأتباع هذه الطائفة من الأوساط الشعبية: الحرفيون الصغار في المدن والفلاحون والرعاة أو البدو. باختصار هم من الوسط الاجتماعي المحروم نسبياً وهذا ما يوضح الاهتمام الذي يولونه بالعنصر العجائبي والفلوكلوري في معتقداتهم.

لقد استطاع الكتاب الغربيون من أمثال ف. مينورسكي، و. إيفانوف، س. ج. إدموند الاطلاع، بشكل منفاوت، على كثير من الكتب المقدسة عد أهل الحق واستفادوا منها في تسليط بعض الضوء على باطنية الطائفة. وتسمى هذه الكتب بـ «الكلام»، أو «الدفتر» وهي غالباً أشعار تحتوي على المبادئ العقائدية والممارسات الطقسية عند أهل الحق. لقد نجح الدكتور محمد موكري، وهو كاتب كردي من إيران، في كشف النقاب عن العديد من المخطوطات سواء باللهجة الكورانية، وهي إحدى اللهجات الكردية، أو بالفارسية، ومنذ خمس عشرة سنة ونحن نستفيد من أبحاثه، وهو لا يزال يدأب في عمله. وفي هذا العمل الجديد، يقدم لنا الدكتور محمد موكري مدخلاً (ص 3. 7) وتحليلاً ومخططاً مفصلاً للنصوص (ص 38. 42) بالإضافة إلى تعلقات غنية ومفيدة جداً، في أكثر من أربعين صفحة قبل نتاول مقاطع النص، وملاحظات بيبلوغرفية في أسفل الصفحات وأخيراً ترجمة لما يمكننا أن ندعوه بـ «تعليم بيبلوغرفية في أسفل الصفحات وأخيراً ترجمة لما يمكننا أن ندعوه بـ «تعليم أهل الحق» (ص 45. 223).

الكواس الذي لا يذكر عنوانه الأصلي، يتضمن 114 مقطعاً متباين الطول وهو للحاج نور علي شاه موكري المولود سنة 1895 وهو لا يزال على قيد الحياة (1).

<sup>(1)</sup> تاريخ كتابة المقال تشرين الثاني كانون الأول من عام 1966 م م م ،

وهو من الشيوخ الأكثر شهرة في الطائفة حالياً، وقد ألف أعمالاً كثيرة أخرى عن دين الحق. يقدمه لنا المترجم على أنه شخص «غير مدّع وصادق إلى حد لافت للنظر، فهو ليس لغوياً ولا دارساً لتليخ الأديان، ليس خطيباً بلرعاً وليس عالماً بالمعنى المعاصر للكلمة. ولكنه قبل كل شيء وبشكل خاص مرشد حكيم، يعرف نقاليد دينه حق المعرفة، كما يشكل ورعه مثالاً يحتذى» (ص 34. 35). هناك ملحق غني يسمح لنا بالعثور بكل يسر على أسماء الشخصيات التليخية والأسطورية (من ص 225. 243). وعلى أسماء الآثل المكتوبة للطائفة، أو الاصطلاحات التي تذكرنا بأحد مواضيع العيدة أو بمبادئ دينية لأهل الحق، سنحاول الخوض في أسرار هذه الطائفة الباطنية الكردية منتبعين خطا مرشد كفء للغاية.

# 2 - الأصول والتنظيم الحالي:

إذا ما وثقا بنور علي شاه، فإن هذه الطائفة تعود إلى الشاه خوشين (912م) الذي ولد مثل عيسى (الرسول) دون أب، ونُقلت إليه أسرار الحقيقة التي كشفها الله للنبي الأول (ص 45). ومع أنه كان محاطاً بـ 810000 (900×900) مريداً، لم يُبح بهذه الرسالة إلا لسبعة أشخاص أشهرهم بلبا طاهر الهمذاني. وبعد أربعة قرون في برزنجة التابعة لمنطقة حلبجة في العراق الحالي. ولد السلطان سيهاك (إسحاق)، ابن الشيخ إيسي (عيسى) وخاتون ديراك بنت زعيم قبيلة الجاف.

يقول موكري (ص 31) في الحقيقة علينا إرجاع مولد السلطان سيهاك إلى عام 671 للهجرة (1272 - 1273م). الذي كان معجزة تليق به وهي تروى بشكل مختلف على لسان نور علي شاه (ص 47). وفي « تذكرة » (تذكرة أعلى ) (1) يذكرها إدموند (ص 184): قد التف عدد كبير من المريدين حول السلطان سيهاك. وانتظمت بينهم مجموعات عديدة. وانقتصر على ذكر مجموعتين من سبعة: "الهفت ـ تن" أو الوفقة السبعة وهم: بير بنيامين، بير

المدقق) على : رسالة باللغة الفارسية ( المدقق)  $^{1}$ 

داوود، بير موسى، بير ريزبار (وهي السيدة دايراك نفسها)، مصطفى داوودان، شاه إبراهيم والشاه (أو البابا) يدغار.

المجموعة الثانية الهفتوانة (السبعية) وتتضمن سيد محمد، سيد أبو الوفا، حجي بابا حسين (إيسى)، رمير سوور، سيد مصطفى، شيخ شهاب الدين والشيخ حبيب .شاه (ص 48 ـ 49) ويبدو أنهم أبناء السلطان سيهاك نفسه (إدموند، ص 186). هذه الشخصيات الأربعة عشر تناظر شخصيات الأئمة الأربعة عشر (Quatorze Purs) للشيعة الاثني عشرية (ص 63).

ينبغي أن نعلم ليضاً أن "الهفت تن" هم تقمص (Avatar) لملائكة محدة أو تجسدات لرسل قدماء، ويوجد هذا التنظيم هسه في الكواكب السبعة (ص 134).

من الغريب أتنا لا نوى في نصنا هذا إلا قليلاً من التلميح إلى محمد، (خاتم الأنبياء) (ص 137) بالمقابل فإن علياً يشغل حظوظاً أفضل وذلك «لأن الجوهر الإلهي ينعكس في علي الذي هو سمة من سمات جمال الإله» (ص 215 ـ 216). أما بالنسبة للسلطان سيهاك فهو يسمو على الأنبياء لأن «ذات» السلطان هي الإله (182)، لهذا فهو الإله بالنسبة لأهل الحق، لكنه ليس الخلق» (217). هكذا فإن الحقيقة الباطنية التي كشفت بظهور سلطان سيهاك الخلق» جوهر كل الأديان والنقطة النهائية للقانون التشريعي (شريعت) الذي أتى به محمد، وللطريقة الصوفية (طريقت) وللمعرفة الغنوصية (معرفت)، وهي ثمرة ولاية علي (ولايت) فهي إذاً المرحلة الأخيرة والدرجة الروحية الأخيرة (ص

هناك إحدى عشرة أسرة تتبع السيد مباشرة وتسمى خاندان (بمعنى عائلة نبيلة م.م) وتستمر في إدارة الجماعة روحياً, وهي أسر: علي قله دلر، شاه براهيم ، بابا يدغار، سيد خاموش، أتش بك، ذونور قلندر، بابا حيدر وشاه إياز (أو هياس) (ص 49).

ينبغي على كل فرد من أهل الحق أن يرتبط بإحدى هذه الأسر وأن يختار لنفسه يرا أو شيخاً منها ودليلاً ومرشداً. إلى جانب هذا التدرج في المراتب الذي يعود إلى الأصول، وبفضل نظرية التجلي استطاعت شخصيات أخرى أن تغرض نفسها شيئاً فشيئاً وأن تلعب دوراً مهماً في الطائفة. وتلك الشخصيات هي (الكلام خوان) أو الحفظة، وهم يشبهون إلى حد ما القوالين عند الإيزدية، النين يقرأون الكلام أو الكتب المقدسة مجوداً، والديدا . دل أو المبَصِرون، ومن ناحيتي أشبههم، (بحذر)، بالكو چَك عند الإيزدية (ص 111).

بعض الطوائف الفرعية تملك دفتر داريها (دفتر در) (1) الذين يشبهون الكلام خوان، لكنهم يقتصرون قط على خاندان منفرة، في حين إن (الكلام خوان) يستطيعون ممارسة مهمتهم في أية جماعة من جماعات أهل الحق.

أما بالنسبة للمبصّرين (الديدا . دار) الذين هم قلة فهم تجسدات أو تجليات لشخصيات قديمة تحل ضيوفاً عليهم (مهمان) ولا يذكر نور علي . شاه سوى ثلاثة منهم: الشيخ أمير وهو تجلّ للبير (pîr) بنيامين ومؤلف اثنين وخمسين قطعة شعرية نشرها موكري (1956م)، السيد براكي گوران الذي أغتيل في عام (1280 للهجرة . 1863م) وهو تجلي داوود وضيف السلطان سيهاك نفسه، وأخيراً والد نور علي شاه ، الحاج نعمت الله الذي ألف العديد من الأعمال الدينية باللغة الفارسية ونشر موكري أهم عمل منها وهو "شاه ناميه حقيقت" (كتاب ملوك الحقيقة).

ينبغي أن نضيف أيضاً إلى هذه المراتب الدينية المختلفة الباطن. دار الذين يملكون جوهراً إلهياً أو ملائكياً (ذاتاً) بالإضافة إلى جوهرهم الخاص وبذلك يمكن أن يصلوا إلى السر ويجترحوا المعجزات (ص 77. 86). وكما نرى فإن الأعضاء البسطاء في الجماعة مؤهلون روحياً مما يسهل عيهم التعلم والاطلاع على أمور طائفتهم.

<sup>(1)</sup> بعض الطوائف الغرعية تملك (دفتر . دار ) ها .

#### 3 - المعتقدات والممارسات الطقسية:

كل إنسان غير مطّع مهدد بالضياع وسط «الرؤى» المتعددة، سواء انتقلت عبر الأحلام، التي تمتلك أهمية كبيرة في حياة الجماعة كما يبين لنا د. محمد موكري ، أو في النصوص التي تحتاج إلى تعليقات لأنها غالباً مكتوبة بالكورانية التي هي لهجة كردية لم تعد مستخدمة الآن إلا نادراً، وبشكل شعري ممتنع لكونها مختصرة ومكثقة. ومن جهة أخرى يعبر عنها بلغة رمزية يصعب إدراكها.

#### I - الإله والعالم:

الإله الذي هو في باطن كل كائن (ولا يقال إنه أزلي) خلق العالم الروحي قبل العالم المادي، ويبدو أن الدرّة، العائمة فوق المحيط البدئي، التي درس محمد موكري في عام (1960م) رمزيتها بشكل موسع، هي التي ظهرت أول الأمر.

ثم خلق الملائكة: أولهم غابرييل (جبريل) السيد والبير. وبعده بزمن طويل خلق أربعة من الملائكة الآخرين. بير موسى (رافائيل) وداوود (ميكائيل) ومصطفى (عزرائيل) ملاك الموت. ومن الدرّة خرجت الملاك رمزبار أو ريزبار (ص 24).

الملائكة «لا تموت ولا تتكاثر ولا تمتلك أجساداً إنها أرواح نورانية منقذة (ص 124)».

تتجلى كل الملائكة على مر العصور في شخصيات تاريخية، تحمل سر الحقيقة، وعلى الرغم من تكتم نور على شاه الذي يجهد محمد موكوي إلى حل أسراره (ص 29) فإن تجسدات الإله والتجليات المختلفة، مثلها مثل التجليات الملائكية تعتبر مظهراً خاصاً يتمين به معتقد أهل الحق.

أخيراً فإننا نحصل على تفاصيل دقيقة عن العفاريت والجن (125). وإبليس ليس إلا جنياً اهتدى، ثم تمرد بعد ذلك (ص 124). كما توجد الحوريات في الجنة (ص 123).

#### II - الروح ومصيرها:

لقد خلق الإله الأرواح، وهي أيضاً تتجسد في أناس من ذرية آدم (بابا آدمي ص 73). وبشكل أدق: الروح في كينونتها ليست ظلمانية وليست نورانية، أو نارية، بل هي قللة للتربية (1). القدرية أو المشيئة الحرة لاتملك أي معنى إلا بالسبة لهؤلاء الذين «لا تكون رغباتهم الجسدية مشبعة» ويلغى المطلعون على السر أمام الإله كما هم الأموات (ص 93). في كل الأحوال تبقى الأرواح غير قابلة للفاء ويمكن لكل كائن بشري أن يكتسي «ألف ثوب وثوب» (دوون Dûn) وهو يتابع طريقه. يبدو المعتقد راسخاً في أمور ما وراء النفس. يتعرض المذنب للعقاب بكل تأكيد، عن طريق إعادة التجسد في صورة حيوان (ص 145). لكن جهنم لا تبدو أزلية (ص 70) ولا الجنة أيضاً. من جهة أخرى فإن هنين المفهومين روحيان وليسا ماديين (ص 145)، تماماً مثل الحوريات (ص 122). جهنم الحقيقية هي وليسا ماديين (ص 145)، تماماً مثل الحوريات (ص 122). جهنم الحقيقية هي معرفة سره الذي يعجز عنه الوصف.

#### III- الممارسات الطقسية:

على الرغم من عدم وضوح بنية هذا المخطوط، فهو عبارة عن سلسلة من الأسئلة والأجوبة (ص 38)، يمكننا أن نقول إن المقاطع من (1 حتى 43) تعرض إجمالاً المعتقد الذي شرحه المترجم شرحاً وافياً (ص 67. 159). وبقية العمل، باختصار المقاطع (44 حتى 113) تعرفنا بالمؤسسات الطقسية، ونادراً ما يتم التعليق عليها لأنها تتحدث عن أشياء مادية ملموسة يمكن فهمها بذاتها.

<sup>(1)</sup> ربما لا يكون هذا القول دقيقاً إذا ما استندنا على كتاب شاهناميه، حقيقت، حيث لا يمكن تغيير كينونة الوجود الإنساني التي هي محددة مسبقاً حسب الطينة التي جبل منها الإنسان، راجع النص المترجم من كتاب شاهناميه حقيقت في هذا الكتاب. (م.م).

ثم يتم تناول الصلاة (Nemaz) (ص 221) وصيام القوالتسي أو المرانو (ص 183) وعن الواجبات المقدسة، (خدمت) (ص 8) أو عن المآتم (ص 199) والأضاحي الكثيرة (فرباني) سواء الدموية منها أو غير الدموية (ص 207) والهبات (نياز) أو عن أعمال الشكر (شكرانه)، والنذور، ولا تدسى بالطبع كل الاستحققات المادية التي تمنح للبير (pîr) أو للدليل، ولا الأعياد الخاصة بالطائفة، جژن أو جشن ياري (ص 54) ولا عيد الملك، شاه باتشاهي (ص 148) التي تكون فيها الأضحيات لازمة، بالإضافة إلى صدقة خاصة (سه رفقة) ص (185).

هناك تفاصيل عن طريقة عقد الاجتماعات (ص 204. 205) وعن الأشخاص المخولين بالمشاركة فيها. ويتم تسليم الرأس (سه ر سباردان) فيها إلى البير (pîr) عبر طقس كسر ثمرة جوزة الطيب (ص 105) وتبريك السيف (ص 174) وصلاة المائدة (ص 205) وكأس إبراهيم (ص 195).

يركز كثيراً على الأحلام النزية وأحلام الهبات. وهو موضوع يتردد عشرين مرة وبنقة مغرطة. يبدو هذا القسم فظاً وشكلياً جداً. أظن أن أهل الحق خلال اجتماعاتهم يجدون عند أسيادهم غذاءً روحياً ودينياً أكثر حقيقية مما هو عليه الأمر. و ينبغي علينا ألا نأخذ المخطوط على أنّه كراس «للعبادة»، بل بالأحرى «تعليم» بكل ما تتضمنه هذه الكلمة من قساوة وصعوبة.

يمكتا أن نعلق أخيراً على الجنور الأولى لهذه العقائد والمبادئ، التي ينبغي أن نعترف بأنها اليوم بعيدة عن الإسلام، على الرغم من مساعي المؤلف نور علي شاه في أن لا نرى فيها سوى اختلافات ظاهرية (ص 54 ـ 56)، إذ يمكتا بالتأكيد أن نجد فيها أفكاراً غنوصية من الأفلاطونية الحديثة، ونجد أيضاً بقايا من المانوية والمزدكية الإيرانية.

وبما أن جميع الطوائف الباطنية تتبنى بشكل كبير أو قليل شكلاً من التوفيقية، سواء الدينية أو الفلسفية، فمن الصعب معرفة العناصر الأصلية.

في كل الأحوال لا نستطيع إلا أن نهنئ الدكتور محمد موكوب على عمله الموثق عن الباطنية الكردية التي لا نعرف عنها الكثير، ونتمنى ألا يتأخر علينا في نشر عرض إجمالي عن دراساته العديدة عن أهل الحق، فهو على حد اعتقادي، إلى هذه الساعة، الأكثر قدرة إذا لم نقل الوحيد القادر على الخوض في معرفة هذه الطائفة المهمة جداً على الرغم من غرابتها الشديدة.

542-119

# زيبا مير حسيني

حقيقة باطنية وتلريخ خارجي عالم أهل الحق في كردستان

An inner – truth, an outer History

The two worlds of Ahl — i — Haqq in Kurdistan

المعتقد الأساسي لأهل الحق (وهم طائفة باطنية تتمركز في كردستان إيران) هو أن للجوهر المقدس (الإلهي) تجليات متعقبة في أشكال بشرية. فالعالم الديني لأهل الحق ينقسم إلى عالمين متمايزين تربطهما علاقات متبادلة و هما:

- 1 ـ العالم الظاهر (Alemi zahir) أو الخلجي.
- 2. العالم الباطن (Alemi batin). ولكل منهما نظامه الخاص وقوانينه الخاصة. غير أن حياتنا تتحكم بها قوانين العالم الباطني حيث يقبع هناك مصيرنا النهائى المطلق.

تحلل هذه المقالة الحوادث المحيطة بأحد آخر تجليات الجوهر الإلهي. إنها واحدة من اللحظات النادرة التي يتوضح فيها الممر الذي يجمع العالمين. وتستكشف المقالة الطرق التي يتم عبرها تفاعل هذين العالمين كما يدركها مؤمنو الطائفة وكما عكستها التطورات الأخيرة التي حدثت فيها.

# أهل الحق - مدخل:

يتواجد أتباع هذه الطائفة بشكل أساسي بين أكراد إيران والعراق وتركيا. وعلى الرغم من أنهم يصنفون بشكل عام ضمن المذهب الشيعي المسلم، غير أن معتقدات أهل الحق تتعدى الكثير من معتقدات الشيعة. وكمثالين على ذلك نرى الد (دونه دوني Dûne dunî) وهو الاعتقاد بتناسخ الأرواح والد (المظهريت الأول، يضع هذه الطائفة خلرج الإطار الإسلامي، بينما يضعها المعتقد الثاني مع الاتجاهات المتطرفة في الشيعة متجسدة في تأليه علي، الإمام الشيعي الأول أن أتباع هذه الطائفة يميزون أنفسهم عن كل من الشيعة والسنة الأول أن أتباع هذه الطائفة يميزون أنفسهم عن كل من الشيعة والسنة

<sup>(1)</sup> على الرغم من أن علياً ليس الشخصية الأكثر أهمية في البناء الديني لأهل الحق، فإن المعيار الرئيسي لعدّهم ضمن التيارات الشيعية المنظرفة هو الاحترام الذي يكنونه له. اليوم، يتحسس أهل الحق كثيراً من التسمية التي أطلقها عليهم (ولا يزال) جيرانهم من الشيعة والسنة وهي علي ـ إلهي، التي تتضمن ألوهية علي، ويعرف أهل الحق أيضاً

متفاخرين بفهمهم الصوفي الخاص عن الإسلام، وهذا ما يظهر أيضاً في الاسم الذي يودون أن يعرفوا به: أهل الحق (Ahl - I - haqq) أي أتباع الحقيقة المطلقة (1)، وهم يصنفون المسلمين الآخرين مستخدمين إما عبارة (أهل التشيع) للدلالة على أتباع المذهب الشيعي أو عبارة (أهل التسنن) للدلالة على أتباع المذهب السني.

يشكل أهل الحق مثالاً ممتعاً عن كيفية تبسيط بعض المظاهر الصوفية في الإسلام لتقريبها من مدارك الجماهير وذلك بشكيل نظام ديني يتنافى مع الكثير من المبادئ الأساسية عن المعتقد والطقس والرمز في الديانة الإسلامية، فأهل الحق لا يتقيدون من جهة بالطقوس الإسلامية مثل الصلوات اليومية، الصوم طوال شهر رمضان<sup>(2)</sup>. ومن جهة أخرى لا يعتقون النظرية اللاهوتية الإسلامية، كالاعتقاد بيوم البعث، ولا بالأماكن المقدسة عند المسلمين، كقدسية المسجد مثلاً وعوضاً عن ذلك يملكون عالمهم المقدس الخاص وطقوسهم الخاصة التي تتركز في جم (Jam) ويعني اجتماع (assembly) حيث ينشدون انشيدهم المقدسة (الكلام Kalam) ويعزفون على طنبورهم المقدس، ويقدمون قرابينهم ويشتركون في الوليمة القربانية (أضحية للإله). قد كان أهل الحق يصنفون كهراطقة ولا يزال الوضع على هذا الشكل إلى حد ما، وبذلك

باليار سلن (Yar san) (وتعني حرفياً حبيب أو عاشق م. م) وفي اصطلاحات أهل الحق تعنى الحقيقة النهائية. أيضاً يشيرون إلى معتقدهم بديني - يار (أي دين اليار).

<sup>(1) «</sup>أهل الحق» تستخدم من قبل الصوفيين للإشارة إلى أنفسهم. وكلمة حق هنا تتجاوز كلمة «حق» العابية بمعنى «Truth»، إنها تعني الله في حقيقته النهائية. ويبدو أن الإسماعيليين النواريين الفرس استخدموا هذه العبارة أيضاً. أنظر إلى و. إيفانو، عبّاد لحقيقة في كردستل، نصوص أهل الحق. Truth worshippers of Kurdistan. Ahl – I – Haqq. Tests. نصوص أهل الحق. Leiden: E. j Brill, 1953

<sup>(2)</sup> أهل الحق يصومون ثلاثة أيام فقط ويفسرون ذلك بأن محمد (ص) قد أخطا في سماع أوامر الله حول الصيام. فقد سمع ثلاثين (باللغة الكربية Sih) بدلاً من ثلاثة (Sé) لذلك فأوامر الله تقتضي الصيام لمدة ثلاثة أيام فقط. من الجدير بالملاحظة أن الإيزيديين يصومون أيضاً لمدة ثلاثة أيام ويفسرون ذلك بنفس المنطق (م.م).

يتعرضون للاضطهاد والمضايقات الدينية من قبل جيرانهم المتزمتين (1). وكانت ردود أفعالهم هي في البداية الانعزال وذلك عبر التراجع إلى أماكن بعيدة نائية، حيث يمكنهم أن يمارسوا معتقداتهم بسلام واعتناق نمط صارم من السرية في المعتقد والطقس الديني، ومازال أهل الحق حتى الآن يعرفون دينهم بالسر (Sirr): إنه سر يمكن البوح به فقط أمام أعضاء الحلقة الباطنية. لذلك فلا عجب من قلة المعلومات الدقيقة عن هذه الطائفة وتاريخها. ومن المستحيل تقريباً التحقق من ادعائها بوجود حوالي عشرين مليون عضو منها في العالم، منهم حوالي خمسة ملايين في إيران (2).

تاريخ هذه الطائفة، تاريخ تأسيسها، نمط وأسلوب توسعها كل ذلك غامض، والمواد الموجودة هي مواد تأملية تخمينية. فلادمير مينورسكي هو أول الدارسين النين اقفوا ذلك باهتمام أكاديمي وذلك عندما كان يعمل في السفارة الروسية في إيران، مما وفر له فرصة الاحتكاك بهم. يعيد مينورسكي تاريخ تأسيس الجماعة إلى أواخر القرن الرابع عشر وبداية القرن الخامس عشر في عصر تكاثرت فيه الحركات السياسية الدينية في العالم الإيراني. التركي الذي توج بتأسيس السلالة الصفوية في إيران عام 1501(3).

<sup>(1)</sup> كمثال على هذا ما حصل في ربيع 1992 في برنامج تلفزيوني وطني. لقد أدلت إحدى الشخصيات الدينية الشيعية مبادئ عقيدة أهل الحق وطلبت من شباب الطائفة الثورة على معتقدات آبائهم البائدة وتمثل الإسلام الحقيقي. لقد أحدثت هذه الحادثة ضجة كبيرة وخيبة شديدة داخل الطائفة.

<sup>(2)</sup> هذا من قبيل التضخيم، لكن من الجدير ملاحظة وجود جيوب كثيرة يقطنها أهل الحق في أجزاء عديدة من ليران، في كلتا المنطقتين سواء الحضرية أو الريفية. وبالإضافة إلى كرمنشه فهم يسنكون لورستان، أذربيجان، شيراز، طهران، قزوين، مازددران.

<sup>(3)</sup> انظر إلى فلاديمير مينورسكي: «أهل الحق» الموسوعة الإسلامية طبعة ثانية Leinden: E. j Brill

الصفويون هم في الأصل من النظام الصوفي (sufi) اعتقوا التشيع كشكل أيديولوجي ثم جعلوه الدين الرسمي لإيران (1).

ليس هنك أية إشارة إلى أهل الحق في النصوص التاريخية الكثيرة التي تغطي هذه الفترة والفترات التي تليها. ولا يرد ذكر اسم مؤسس الطائفة المفترض «سلطان سيهك sultan Sîhak» في أية مصادر تاريخية. بتعبير آخر هناك صمت مطبق على التاريخ الأولى لهذه الطائفة (3).

وخلاف التكتمهم مع الغرباء، يملك أهل الحق نقاليد غنية حول تأسيس الجماعة وتطورها. هذه التقاليد الشفاهية توجد بشكل شعري يعرف بالكلام (Kalam) بمعنى كلام أو خطاب. بالنسبة لأهل الحق الكلام (Kalam) هو هقص مقدس» بوجي إلهي يمتلك حقيقة تاريخية ينتقل شفاها من جيل إلى آخر. لقد تم تدوينه أخيراً وتوجد الآن مجموعات مكتوبة منه، وكل مجموعة تعود إلى عهد السلطان سيهاك مؤسس الطائفة. المجموعة المكتوبة باللغة المكورانية تعرف به السلطان سيهاك مؤسس الطائفة. المجموعة المكتوبة باللغة المكورانية تعرف بواسطة «القلم الذهبي» للبير موسى (5) (Pir Musi) وهو الملاك

<sup>(1)</sup> على سديل المثال انظر م. م. مازودي: أهل الحق بين الشيعة، الصوفية، والكولات .Weisbanden: (Gulat) Franz 1972

<sup>(2)</sup> حسب خلاصة تاريخ كرد وكردستان لالستاذ المرحوم محمد أمين زكي فإن اسم مؤسس لطئفة هو السلطان إسحاق. وتقع تربته في الشطر الأيمن من نهر ديالي بمنطقة هورا مائي لهون. (م.م).

<sup>(3)</sup> قد يكون السبب هو الهامشية والعزلة الشديدة لمجتمعات أهل الحق والتركيز على لدلخلي للجماعة ينبغي أن يكون قد لعب دوراً في هذا السياق، كما سيتضح هذا فيما بعد.

<sup>(</sup>A) تعني باللغة الكردية الخلاصة أو الحاصل النهائي. (م. م).

<sup>(5)</sup> على حد رأي أهل الحق فإن روح الألوهية تجلت على التوالي في أبدان بعض الشخصديات مثل بنيامين، موسى، إلياس، داوود، عيسى، علي وخلفائه سلمان الفارسي والإمام الحسين و "هفت تن «الرجال السبعة». وعلى حد تعبير دائرة المعارف الإسلامية فإن لفظ (هغت تن . حوتان) يدل على الأولاد السبعة لمؤسس الطائفة السلطان إسحاق وكان للسلطان إسحاق وأولاده أربعة من الملائكة يدعون (بنيامين، داود، مصطفى داوودان، بير موسى). (م. م بالاستناد إلى خلاصة تاريخ كرد وكردستان).

المكلف بتدوين الأعمال البشرية وأحد أهم رفقة السلطان سيهاك الخمسة، لم يشاهد أحد النسخة الأصلية منها، رغم أنَّ الجميع يقولون بأنهم يعرفون شخصاً كان قد شاهدها بأم عينه. البعض يؤكد أن النسخة التي كتبها پير موسى عن «السرانجام» قد أتلفت، في حين أن البعض يؤكد وجودها قائلاً: إن موعد ظهورها لم يحن بعد. آخرون يذهبون إلى أنها موجودة في إحدى الجامعات البريطانية. لقد استولى عليها الإنكليز ولها يعود الفضل في تقمهم العلمي ونجاحهم المادي. لذلك قيل ينبغي البحث عنها هناك. الكتاب نفسه هو جزء من السر «Sirr» الذي يصف أوجه ديانة الحق (1).

هناك بعض المجموعات الأخرى من الكلام أقل تحييراً من تلك المجموعة، لكنها بنفس الدرجة من القدسية، وتعود إلى فترات متعاقبة للتجلي. وهي أيضاً بشكل شعري وليست بالكورانية فقط وانما بالكورانية واللورية واللغة التركية. وينظر إليها على أنها نصوص انبثقت من العالم الباطن (Batin) أو حيث لهؤلاء الذين يشلر إليهم بالد «باطن دار»، أي من يملكون المعارف عن العالم الباطن.

حتى فترة قريبة كانت نصوص الكلام تُخفى بشكل صارم عن الغرباء حتى ضمن الطائفة فسها، قليلون فقط كان يمكنهم الحصول عليها، وهم تحديداً السادة (Sayyids). نخبة الطاقة، وذلك عن طريق "الكلام خوان" (-Kalam) ممن يحفظون الكلام عن ظهر قلب ويروونه في الجَم بشكل شعري.

<sup>(1)</sup> على الرغم من عدم توفر معلومات موقة، غير أن ذلك حدث على الأرجح في القرن الثامن عشر. فلمخطوط الأكثر قدماً وجده مينورسكي وهو مؤرخ بعام 1834. وقد أصبح الكلام مذذ ذلك الوقت في متناول الغرباء. هناك رجلان شهيران وهما السيد و. ايفلو طبع وحرر عام 1953 عدداً من نصوص أهل الحق تحت رعاية المجتمع الإسلامي. وم. موكري (أحد الدارسين الإيرانيين للغة الكردية و لا ينتمي إلى أهل الحق في الأصل كان قد حصل على بعض مجموعت الكلام عام 1940، فحرر الكثير منها وترجم قسماً، وطبع برعاية Centre National du recherche Sientifique في باريس.

وعلى الرغم من أن الأمور تغيرت الآن ويمكنك أن تجد نسخاً من الكلام معروضة للبيع، غير أن الكلام مازال يحفظ بألغازه.

إن التخفيف من صرامة القواعد السرية كان نتيجة لانتشل التعليم ولاندماج مجموعات أهل الحق في المجتمع الإيراني الواسع في الخمسينيات. وقد تم تحميس الشباب من الطاقة برغبة الوصول إلى «السر» الذي يعقد أنه موجود في الكلام. في الثمانينيات قام صافي . زاده بوركايي (Safi – Zada burkai) وهو كاتب كردي، بتناول هذه الرغبة وذلك عبر عدة كتب مؤسسة على السرانجام وعلى نصوص أخرى (1). اليوم لم يتم قط تخفيف أحد أهم الأحكام الأساسية في عقيدة أهل الحق ونقصد السرية، بل أيضاً تمت إعادة النظر في تعريف عقيدتهم اللاهوتية على أنها شكل من أشكال الشيعة الأرثونكسية (2).

تكشف هذه المقالة الطرق التي يدرك عبرها أهل الحق تاريخهم بالنظر إلى خطابهم المقدس، وتشدد أيضاً على التاريخ الحديث للطائفة مما يتوفر له التوثيق التاريخي من جهة ويؤكده القص المقدس من جهة أخرى، وأقصد «بالقص المقدس» عند أهل الحق ليس فقط الكلام الذي يعتقد أنه انبثق من العالم الباطن، بل أيضاً القصص والأساطير التي تعيد سرد الحوادث كما يدركها المؤمن العادي الذي لا يمتلك أية تجربة خاصة مع العالم الباطن.

<sup>(1)</sup> على سبيل المثال Nivishtaha Parakanda dar Bara I Yarsan اليارسان، يعني أهل الحق، مع قائمة بالمفردات الكورانية, Paura I, Haftvana Juzvi az nama I manavi yi saranjam (Hapted Cycle: Jaura Bahlul: Yaki az Huhantarin Mutun I yarsan (AhI I haqq) واحدة من أقدم نصوص اليارسان: Bahlul Cycle) طهران مطبعة تاهوري 1984.

<sup>(2)</sup> إن فحص هذا الميل الجديد والطريقة التي يتم تلقينها من قبل الفروع المختلفة للطائفة هما الموضوع الرئيسي لكتاب قيد الإعداد يشرح التاريخ الحديث الأهل الحق ولمجتمعهم.

بتعبير آخر أنا أميز بين القص الكلامي (Kalam) والقص غير الكلامي (Non – Kalam) وهو تمييز جوهري كما أعتقد لفهمنا دين أهل الحق<sup>(1)</sup>.

إن النوع الثاني هو ما يوفر المعنى والسياق للكلام، الذي يتميز بأنه ضمني غير صريح أكثر منه قصي، وينبغي النظر إليه كجزء من متن قصي أوسع ومتطور يمتلكه أهل الحق.

# أهل الحق في گوران وصحنه (Goran & Sehnah):

كردستان إيران تمتد عبر ثلاثة أقاليم إدارية هي كردستان وكرمنشاه وقسم من أذربيجان الغربية (2). وعلى الرغم من وجود أهل الحق في أذربيجان إلا أن كرمنشاه تعتبر المركز الكردي لهم في إيران.

فكرمنشاه (3) وبالتعارض مع إقليم كردستان الذي يقتصر على الأكراد السنة، كانت تتميز داماً بتنوعها الديني (1). وينقسم سكانها الذين يعدون 1,5 مليون نسمة بشكل كبير أو قليل بين الأكراد الشيعة والسنة وأهل الحق.

<sup>(1)</sup> يتم تجاهل التمييز في الدراسدت عن أهل الحق، ويعتبر هذا نوعاً من «تحريف الكلام» الذي هو امتداد سيطرة لنصوص المحرفة في الدراسات المختصة بالمعتقدات الدينية ممارستها في الشرق الأوسط كما في الأعمال السوسيولوجية الأخيرة مثل ه. بيك باكيان «دبين الحقيقة» الشرق الأوسط كما في الاعمال السوسيولوجية الأخيرة مثل ه. بيك باكيان «دبين الحقيقة» Relegion de verite دراسة في الدبين الاجتماعي عند أهل الحق في إبران، أطروحة بكتوراه الدولة، جامعة العلوم الإنسانية في ستراسبورغ فرنسا عام 1975) م. ز. حمزة، ليارسان. دراسة سوسيولوجية، تاريخية، وتاريخية ـ دينية المجتمع الكردي «برلين: كلاوس شفار تس فيرلاك: 1990. الاستثناء هو مارتن فان برينسن».

<sup>(2)</sup> أهل الحق في أذربيجان ينتمون إلى التقاليد التركية، والأغلبية ينطقون باللغة الآذرية. لدراسة جغرافية أهل الحق هذاك انظر إلى د. ه.. سعيدي Ilkhich (طهران: أمير كابير برس عام 1978، أول طبعة عام 1964.

<sup>(3)</sup> كرمنشاه (الجمع كرمنشاهان) هو الاسم الذي تعرف به المقطعة وهي أيضاً اسم البلاة المركزية في المقاطعة بعد الثورة الإسلامية تم تغيير أسماء كل من (كرمنشاهان) والمركز كرمنشاه إلى باختاران (حرفياً الغرب). غير أن الاسم الحديث بقي متداولاً فقط في الإطار الرسمي. خلال الدورة الانتخابية الحديثة نيسان 1992 أصبح اسم المقاطعة موضوعاً انتخابياً: تعهد أحد المرشحين استرجاع الهوية الحقيقية وذلك عبر إعادة الاسم الأصلي. غدما تم انتخابه كان عليه أن ينفذ قسماً مما وعد به فاستعاد المركز اسمه

أهل الحق في كرمنشاه يعدون حوالي نصف مليون كردي ويعيشون في تجمعين رئيسيين، أكبرهما قع في الغرب على الحدود العراقية (2)، مبعثرين في الأراضي الجبلية لمنطقة گوران حيث نقع هناك أغلبية الأماكن المقدسة لهذه الجماعة. ويعتبر هذا التجمع أكثف تجمع لأهل الحق في إيران وسكانه كانوا من القبائل البدوية المتقلة التي اسقرت مؤخراً. گوران وكالخاني نقتصر نقريباً على أهل الحق، سنجابي 90% من سكانها من أهل الحق، ويقطن أهل الحق أيضاً في بعض الأقسام من كالهور وجاليواند واسمانواند. وبسبب الوضع الجغرافي والبنية القبلية ظلت تجمعات أهل الحق في گوران معزولة إلى حد كبير ومستقلة نسبياً، حتى بدلية هذا القرن. وحتى منتصف القرن التاسع عشر كانوا خاضعين لزعامة عائلة واحدة من الأسياد الحيريين (Haydaris). وتعتبر قرية توتشامي (Tutshami) المركز الديني في گوران وتقطنها الزعامة الحيدرية.

التجمع الآخر لأهل الحق يوجد في بلدة صحنه والقرى التي تحيط بها في القسم الشرقي من الإقليم، أهل الحق في صحنه ليسوا فقط أقل عداً من گوران بل إنهم أقل عزلة وأكثر نجاحاً. فهم مزارعون لا ينتمون إلى أية قبيلة من قبلل المنطقة.

القديم، كرمنشاه، مع أن المقاطعة لا يزال يتم الإشارة إليها به باختاران، غير أن الاستخدام الشعبي لها كرمنشاه استمر في التداول. (في عام 1993 استرجعت المقاطعة اسمها بشكل رسمي، كرمنشاه).

<sup>(1)</sup> تتضمن كرمنشاه قسماً رئيسياً من الأقلية اليهودية والمسيحية: قسم من اليهود هاجر إلى إسرائيل، والمسيحيون إلى الغرب.

<sup>(2)</sup> من الجدير بالذكر أن الأكراد من جماعة أهل الحق في كردستان العراقية تعرضوا إلى الكثير من المضايقات وعمليات التهجير القسرية في الثمانينيات من هذا القرن. فتم تهجير أعداد كبيرة إلى إيران بعد مصادرة ممتلكاتهم حيث أقيمت لهم هناك مخيمات بشروط قاسية. في أواخر الثمانينيات وبدلية التسعينيات تعرضوا هم أنفسهم إلى مضايقات شديدة من الحكومة الإيرانية هذه المرة، أدت إلى إعادة ترحيلهم من إيران. (م.م).

تعبر قرية جيحون آباد المركز الديني لأهل الحق في صحنة منذ بدايات القرن التاسع عشر حيث هي مقر سادة شاه هياسي (shah Heyas) الذين بدأ نفوذهم بالتقلص الشديد في السنوات الأخيرة. وبشكل مغاير لگوران لم تعد صحنه خاضعة لقيادة أسرة واحدة من السادة، بل أصبحت ساحة نضال ومنافسة عنيفة على القيادة بين زمرتين من أهل الحق. إحدى هاتين الزمرتين تتبع قيادة إصلاحية تحلول التوفيق بين عقيدة أهل الحق والشيعة.

أحد أهم الاختلافات في مجتمعات أهل الحق هو بين طبقتي السادة والعوام، فالأسياد هم الأحفاد المباشرون لمؤسس الطائفة أو لأحد تجلياته الأخيرة، وينحدرون من إحدى عشرة نرية مقدسة، تتم الإشارة إليهم بخاندان (Khandan) وتعني البيت أوالسلالة، وكل خاندان من هذه الخاندانات تترأسها إحدى الأسر من الأسياد وتسمى پير (Pîr)، سبعة من هذه الخاندانات تم تشكيلها في عهد السلطان إسحاق في القرن الخامس عشر الميلادي، أما العوائل الأخرى فقد تم تأسيسها أثناء التجليات اللاحقة للجوهر الإلهى (1).

لأسياد أهل الحق وظيفة نينية: فهم وحدهم من يستطيعون قراءة الصلوات والأدعية الخاصة بالجماعة. هذا يعني أنه لا يمكن أن تتم ممارسة أية طقوس دينية لأهل الحق دون حضور أحد الأسياد الذكور، بغض النظر عن معرفته بالكلام أو ورعه أو مركزه الاجتماعي.

إضافة إلى هاتين الطقتين المورثتين توجد مراكز وتراثيات ذات أهمية دينية ويشغلها العوام بشكل دائم تقريباً. القليل من الأسياد يملكون نسخاً من النصوص المقدسة أو تتوفر فيهم براعة الإرشاد الديني، لهذه الأمور يتجه الناس إلى الكلام خوان ممن يحفظون الكلام غيباً ويؤدونه برفقة الطنبور خلال

<sup>(1)</sup> من أجل أول قائمة عن هذه الخاندانات وتشكلهم، انظر حمزة ـ يارسان (15 ـ 205). تمتلك الخاندانات الدلاحقة أتباعاً كثيرين، شاه إبراهيمي، آتاشبكي، يدغاري، خاموشيس، وشاه هيلسي.

الاجتماع المقدس «Jam» (1) بشكل مغاير للأسياد تكون سلطة (الكلام خوان) من سيطرته ومن فهمه للنصوص المقدسة، وليس من نسبه (2).

هناك مركزان (وظيفتان) خلال الجَم. الأول هو الخليفة (khalifa) ومهمته توزيع الأضاحي. والخادم (Khadim) وهو من يقف على مقربة من الباب لمساعدة الخليفة. وهناك مركزان روحيان وهما الدرويش (Darvis) والديدا دار (Dida – Dar) ويشلر إليه أيضاً بالباطن دلر. وهم من ينكرون العالم الظاهر لغلية إيقاظ أحاسيسهم البلطنية. وكل هذه المراتب والوظائف يشغلها العوام (3).

تبقى مرتبة (الديدا دار) مثار نقاش فلها أهمية قليلة في التراتب الروحي الديني لأهل الحق في كوران. لكنها توفر الأساس بالنسبة لدعوة المجموعة الإصلاحية الأولوية الروحانية في تحديها للأسياد في صحنه.

في ما مضى من الزمن، رسمت الكثير من الدراسات المدونة حول أهل الحق صورة أكثر تعقيداً للتراتب الديني وهي صورة لا نجدها في كردستان. من الضروري أن نلاحظ أنني أصف التراتب الديني كما هو موجود الآن والذي ربما لا يتطابق مع ما كان سائداً أيام السلطان سيهاك، أو في أيام التجايات المتعاقبة التي ذكرها الكلام.

إحدى وظائف الخاندان تأكيد الارتباط الشخصي بين النرية المقدسة للأسياد والعوام، وهو ارتباط يشبه الارتباط بين الزعيم الصوفي وتلاميذه. هذا

<sup>(1)</sup> في الدين الإيزدي نجد مرتبة دينية قريبة من هذه المرتبة وهي القوال تكون مهمته حفظ النصوص المقدسة وقراءتها بشكل ملحن برفقة الطنبور الذي هو آلة موسيقية كردية تقليدية.

<sup>(2)</sup> الكلام خوان هو نفسه الكلام نفيسي (أي كلنب الكلام. م. م) هذه الأيام يختص الدليل (المرشد) بوضع غامض ومركزه وراثي من العوائل السبع من أصل الاثنين والسبعين عائلة التي اختارها السلطان سيهاك. إن حضوره ضروري لافتتاح المراسيم: أما في الممارسات فقد تمت الاستعاضة عنه بأناس آخرين. لقد شاهدت هذا بنفسي وأيضاً مارتن فانبرنسن «أناشيد الشيطان».

<sup>(3)</sup> لقد صادفت درويشين كانا من السادة وكانتا امرأتين.

ما تقترحه علينا الأصول الصوفية لجماعة أهل الحق. يسود الاعتقاد أن الأسياد قد ورثوا الخاصية الإلهية التي لمتلكها أجدادهم الذين تجلى فيهم الجوهر الإلهي فيما مضى (Zat-I-Haqq).

وبذلك يكون سلفهم الإلهي هو ما يخولهم التصرف ك (پير / Pir) أي زعيم روحي يقود العوام إلى الطريق القويم. ينبغي على كل رجل وامرأة من أهل الحق أن يعترف به (پير) ما من الخاندان ممن كان والده أو والدها قد التزم به. والالتزام يسمى سر سپردان (Sersipardan) (1). وهذا ما لا ينبغي أن يتجاوز السنة من تاريخ ولادة الطفل. بهذه الطريقة تمتد العلاقات بين أسر محددة من الأسياد والعوام عبر الأجيال. هذه العلاقة التي نتم الإشارة إليها به (پير مريدي) الشيخ والمريد، هي في صلب مجتمع أهل الحق ونتظمها شبكة من الواجبات والالتزامات المتبادلة.

ومن مظاهر هذا الالتوام: دفع الاستحققات الدينية، وحظر الزواج بين الطبقات. الاستحققات تسمى سرانه Serane (وهي مقدل ما يدفع عن القرد من كلمة Ser الكردية بمعنى رأس) تدفع في نهاية فترة الصوم التي تحد الاحتفال الوئيسي لأهل الحق، ويدفعها العامي إلى السيد. بير Seyyid – Pir الذي أتم مراسيم عضويته (أو عضويتها). أما حظر الزواج فهو مرتبط بتابو زواج المحارم: إن أهل الحق يعتقدون أن مجتمعهم عبارة عن عائلة كبيرة يكون فيها الأسياد آباء روحانيين للعوام، الذين يشار إليهم به طاقة Tayifa تعني حرفياً أسرة أو قبيلة (2).

على المستوى الديني يشكل مبدأ المظهريت Mazhariyyat أي التجلي الإلهي، النواة الأساسية لعقيدة أهل الحق وتصوغ نظرتها الكونية وتحدد لاهوتها. وكلاهما يجدان التعبير عنهما في نصوص الكلام عند أهل الحق،

<sup>(1)</sup> Ser sipardan تعني باللغة الكردية إسناد الرأس أو تسليم الرأس وهي تشير إلى حالة التبعية العمياء تجله البير (١.ع)/المترجم/.

<sup>(2)</sup> في حين كانت هذه الطائفة ترغب بتسمينها بأهل الحق من قبل الغرباء، كانت هي تستخدم Tuyifa «الطائفة» بين أعضائها، على الرغم من أن هذه التسمية لا تضمن السادة الذين يتم تمييزهم دوماً عن العوام.

التي هي أساساً وصف للتجليات المتعاقبة للجوهر الإلهي. ففي كل تجلّ يأخذ الجوهر الإلهي شكلاً بشرياً مختلفاً، كما لو أنه يرتدي ثوباً مختلفاً. العالم والزمن الكوني يملكان أبعاداً دائرية تتألف من حلقات مختلفة للتجليات الإلهية (1). لقد كان وجود دين أهل الحق منذ البدء، قبل الأزل (EZEL) عندما كان الجوهر الإلهي يختفي في لؤلؤة واللؤلؤة في صدفة والصدفة تختفي في المحيط الذي يحيط بالعالم.

خلق العالم كان حصيلة الحلقة الأولى من هذه الحلقات، عندما تجلى الجوهر الإلهي في الخوندگل Khawandgar أي الخالق. الإسلام هو تتاج الحلقة اللاحقة وذلك عندما تجلى الجوهر المقدس في علي، أول أئمة الشيعة، وهذا ما أسس مرحلة الشريعة Sharia أي القانون الإسلامي، ومن ثم وفي سياق حلقين أخريين تم تأسيس مرحلتي الطريقت Tariqat (الصوفية تعاليم ونظام وطقوس) والمعرفت (Marifat المعرفة الحقيقية الإلهية، وهي معرفة روحية). أخيراً ظهر الجوهر الإلهي في السلطان سيهاك الذي طرح قوانين جديدة مؤسساً بذلك أهل الحق كطائفة وعقيدة مفصلة. وهذه المرحلة هي المرحلة الحقيقية للمطلقة والتجربة الصوفية للحقيقة الإلهية) ناسخة بذلك المراحل السابقة. حينها تحرر أهل الحق من ضرورة النقيد بحكم الشريعت (الشربعة المفروضة من المسلمين) (2).

# نهوض الأسياد الحيدريين في گوران:

نلاحظ أيضاً عداً آخر من حلقات التجلي، رغم أنها ليست على المستوى نفسه، ويقتصر تأثيرها على السكان الذين ظهر التجلى بينهم. إحدى هذه

<sup>(1)</sup> من أجل طقات التجلي المختلفة انظر مينورسكي «أهل الحق». ومن أجل المفهوم الدور لتي للزمن في تقاليد أهل الحق انظر موكري Le Chasseur de Dieu et le Mythe (Weisbaden: ottoharrassowitz, P 43 – 53 1967) من تتبع هذا المفهوم عند الإسماعيلين النزاريين، عندما ادعى حسن الثاني 1164 وهو (2) يمكن تتبع هذا المفهوم عند الإسماعيلين النزاريين، عندما ادعى الشريعة. انظر إلى م. وعيم السماعيلي، بأنه مفوض الإمام وحرر أتباعه من حكم الشريعة. انظر إلى م. موسى التشيع المتزمت (طوائف الكولات Kulat) (سيراكوز: ...]. مطبعة جامعة سبه لكوز 1981 ص 87 - 180.

التجليات ظهرت في وادي دالان في جبال دالهو في قلب منطقة سكن أهل الحق حوالي عام 1834. وإليك الطريقة التي تم فيها ذلك، حسب الرواية الكورانية التي قصها الكلام خوان في توتشلمي:

حير، هو سيد غامض من خاندان خامشوي، فلاح بسيط من وادي دالان في گوران كان يشارك الآخرين دائماً في ثمار عمله الخاص. قيل له في أحد الأحلام إن الذات (Zat)، وهي الجوهر الإلهي، ستحضر إليه قريباً. حينها أعتق زوجته قائلاً لها: «عليَّ أن أكرس حياتي بما ينسجم مع قانون الذات، أنت طلق.. خذي ما تشائين من ممتلكاتي النيوية، فلن يتسنى لي التعامل معها». أجابته زوجته التي كانت على اطلاع بأمور العالم الباطن: «براكي» (وتعني أخي باللغة الكردية) دعني أبقى معك، الأهيئ الخبز لك ولكل الذين سيتحلقون حواك بأمر الإله». وفي الحال تجمع حوله 36 هرويشاً كانوا قد أخطروا بقدوم بالسيد براكي، كان من بين من تجمع حوله 36 هرويشاً كانوا قد أخطروا بقدوم الذات (Zat) إلى وادي دالان في الأحلام. أنشأوا تكية (وهي مكان مقدس للعادة والسكن) ومنحتها الزعامة القبلية في گوران الأراضي الزراعية كهبة لإجلال الذات، بغية توفير الطعام للوقدين المتزايدين. ومع قرايد شهرة السيد براكي تزايد الوافدون إلى التكية، حتى أصبحت حرماً مقساً يوفر المأوى للفلاحين الفقراء والبدو ممن كانوا يمكثون هناك لزراعة الأرض والعمل في الطاحون الذي شيده السيد براكي. هكذا كانت نشأة قرية توتشامي (1).

لقد كان الرواة الذين أخبروني شديدي التحفظ وينغرون من الخوض في النقاصيل. ولم تنفع كل محاولاتي المتكررة لمعرفة المزيد واستجلاء النقاط المتضاربة، التي كانت تهمل غالباً لكونها بعيدة عن الموضوع. كانوا يقولون لي إنه لا ينبغي علي أن أزعج نفسي بهذه الأمور التافهة. إن ما يهمني كان

<sup>(1)</sup> ما تزال تونشامي حرماً مقدساً والذكية هناك ما تزال توفر الملجأ والضيافة لكل الذين يقصدونها. خلال المرحلة الأخيرة من الحرب العراقية الإيرانية كانت التكية تأوي الجنود الإيرانيين الفارين، على الحرغم من أن أهل الحق كانوا يتعرضون لضغوطات الحكومة الابرانية.

معرفة إذا ما كان السيد براكى ذات ـ دار (حامل الذات) وإذا ما كان هو وولداه مع حفيده ومعهم ستة وثلاثون درويشا جاؤوا من المحيط المجاور يشكلون مجمع الأربعين (Çiltan) وأنهم كانوا يعيدون تجسيد الاجتماع المشابه الذي أحياه السلطان سيهاك. الأكثر أهمية هو أن الكلام الذي يبوحون به هو المجموعة الأخيرة وهو مقدس تماماً مثل السَرانجام. وتم ذكر أمور أخرى اعتبرت «تفاصيل غير مهمة» لكتى رأيتها ساحرة نظراً للضوء الذي تلقيه على طبيعة وديناميكية عصر التجلى الإلهى عند أهل الحق. أولى تلك القصص، هي عن مشاجرة تمت بين إياز - أكبر أبناء السيد براكي - وأحد دراوشة والده، تم فيها قتل إيلز. لم يكتفِ سيد براكي بمسامحة الدرويش فقط بل اعتنى بجراح الدرويش وقدم له الملجأ أيضاً. القصة الثانية تروي حدث نفى السيد وأتباعه، إثر صراع قبلي نشب بين زعماء قبليين في گوران. تم قتل أسد الله خان وهو الذي منح الأرض للسيد بركي، بناء على أوامر أخيه. ثم قام الأخ بإنكار حضور الذات في سيد براكي ورفع عنه الحماية وبذلك لم تعد التكية حرماً مقدساً. اضطر السيد ودراويشه إلى الالتجاء إلى جبل سيقان حيث بنوا هناك طاحونة مائيةً جديدة تمكِّنهم من الاستمرار في العيش. وما ترال بقايا هذه الطاحونة تعتبر مكاناً مقدساً بالنسبة إلى أهل الحق. في ظرف سنة من الحادثة تمكن السيد وأتباعه من العودة إلى توتشامي. لقد مات الشخص المسؤول عن إبعادهم ولم يكن موته مفاجأة قط، بل إنه كان غريباً أيضاً، لقد أطلق النار على نفسه وهو نائم وذلك بتحرير الزناد عن طريق الصدفة. فدعى خليفة الزعيم السيد وأتباعه للعودة من جديد.

هناك قصة أخرى تروي خلافاً حدث بين أتباع السيد سأقدمها هنا بشيء من التفصيل. إن أحد الدراويش ويدعى تيمور، هو من الشخصيات المهمة في تقاليد الجماعة الأخرى من أهل الحق والموجودة في صحنه، حيث يسود الاعتقاد بأنه حامل للذات. تقول القصة:

نوروز، أحد دراويش السيد، فلاح سنجابي (من قرية صوران) وكان من أوائل الملتحقين بالسيد وفي طليعة الدراويش، يتجاوز الآخرين في توقه للإله.

رأى نوروز في أحد أحلامه أنه يسقي أراضي التكية، فيظهر له شاب يحمل رفشاً، يأخذ المياه من نوروز ويكسر له ساقه برفشه. نوروز لم يفهم الحلم غير أن القلق تملكه. في اليوم التالي وبينما كان موعد إقامة الجَم (وهو الاحتفال المركزي الرئيسي لأهل الحق حيث نقدم فيه الأضاحي وينشد الكلام) يطلب نوروز من السيد اختيل شخص لمنصب الخادم، وهو منصب طقسي مهمته خدمة المشتركين. حينها يعلن السيد عن قدوم الخادم، فيتقدم شاب من قرية بانياران وهو يحمل رفشاً، كان قد غادر قريته إثر خلاف بينه وبين أحد ملاكي الأرض وهو الآن يسعى للالتجاء في توتشامي. في الحال عرفه نوروز فقد كان الشخص نفسه الذي ظهر له في الحلم. من ضمن ما يتضمنه الجَم طقس يقبل فيه الخادم أيادي المشتركين كعلامة على نفانيه في خدمتهم. يرفض نوروز مد يده إلى الخادم، ولكن السيد يأمره بذلك قائلاً: «نوروز الأمر لكنه وحالما يمد يده المخصص لك، إنه الآن دور تيمور». يطيع نوروز الأمر لكنه وحالما يمد يده إلى تيمور، ينتقل التوق الوحي منه إلى تيمور فيصمت نوروز. تتفتح العيون فجأة وتأتي غالباً عن طريق الحلم الذي يشابه الذات في إمكانية توسطه بين العالمين.

غير أن طبيعة وامتداد هذا التوسط تصبح هي القضية الرئيسية للانشقاق بين دراويش السيد. ويبدو أن عداً من الدراويش كانوا يشاركون تيمور رؤيته حول تغيير العالم الظاهر عبر قوة العالم الباطن. فلم يقم قسم منهم «أي الدراويش» بالانحياز لتيمور وترك توتشامي فقط، بل حتى أن من بقي هنك عكس رؤية تيمور في كلامه بالذات. فالكلام الذي خلفته فترة أواسط القرن التاسع عشر يمتلك نبرة ثورية ألهية تعد بقدوم شاه الحقيقة وبالدمار النهائي لعالم الظاهر (1). إنهم ينكرون البؤس الذي سببه الحكم المستبد لشاه العالم العالم

<sup>(1)</sup> النظرة الألفية Millenary: تعتبر الحياة جولات يتناوب فيها الخير والشر السيطرة على الكون. ينتهي هذا التناوب بالعصر الألفي السعيد حيث تكون نهاية أخيرة للشر وبناء لمملكة العدل والخير. نجد مقابل شخصية تيمور شخصية المهدي المنتظر في التقاليد

الظاهر (1). غير أن الممتع هنا هو أن الرسالة الثورية الواضحة المعالم في تلك الفترة يتم تجاهلها بل حتى إنكرها من قبل أهل الحق. وعندما عرضت على الرواة قالوا لي بأنه تفسير ظاهري، إن هذا الكلام يعود للعالم الباطن والمعنى الحقيقي سر (Sirr). ويتم التعامل مع كل الأحداث في تلك الفترة بنفس المنطق.. مثلاً قتل ابن السيد ومنفاه (منفى السيد)، إعدام تيمور واختفاء الباطنية لتيمور وبيدأ بالكشف عن الكلام. لقد كان (التوق الروحي Sirr) لتيمور كثيفاً لا يروض. كان يريد تغيير العالم الخارجي متوسلاً إلى السيد إعلان قدوم حكم الذات، وحاثاً إياه على استخدام قوته الباطنية.

أجابه السيد بأن الوقت لم يحن بعد. في إحدى عبارات الكلام يقول السيد لتيمور: «أنت مثل الديك، يكلفه صياحه المبكر رأسه». بعد سنتين استرجع السيد الأشياء التي كان قد منحها لتيمور وهي الحزام والقبعة. حينها طارد دراويش السيد تيمور ومجموعته فتجمعوا خارج القرية. بعد فترة قصيرة تم إعدام تيمور، بناء على أوامر والي كرمنشاه. لقد سحب السيد بركته التي كانت في القبعة والحزام.

القصة الأخيرة تحكي حدث اختفاء عدة مجلدات تحتوي على الكلام الذي أباح به خمسة من الدراويش بما فيهم نوروز. لقد سرقها أحد الدرلويش واختفى.

الإسدلامية، وشخصية المسيح المنتظر في التقاليد المسيحية، وفي التقاليد الإيزدية شخصية شمس الدين (م.م).

<sup>(1)</sup> من أجل نسخة من هذا الكلام انظر (1970 من أجل نسخة من هذا الكلام انظر (1970 من أجل نسخة من أبيران منشورات خاصة (1979) لقد وجدت عمله هذا نافعاً جداً على الرغم من أنه من أتباع أهل الحق. فهو لا يلغز (صوفنة) الدين ولا يخفيه. هذا ما نراه في الأعمال المكتوبة الأخرى، التي يكتبها المضطلعون على معرفة العالم الباطن. لقد تمت ترجمة بعض أشعار تيمور إلى اللغة الفارسية عن طريق شاعر معروف هو أديب المالك فارهاني، الذي أصبح أحد المتعاطفين مع الجماعة ذلك بعد أن احتك بقسم منهم في طهران سنوات الخمسينيات. انظر. ف. داست كيرتي. Malik – I – Farhni – Qayimqani

مجموعة كاملة من الأشعار، أديب. طهران: مطبعة فلر فاردين 1976.

على الرغم من كل الجهود لم يكن بالإمكان تتبع أي مجلد منها. وبناء على توصية السيد تمت كتابة الكلام الذي أباح به نوروز (1). يمكننا أن نستتج الكثير عن ديناميكية مجتمعات أهل الحق من هذه الروايات، التي تظهر بأشكال متعددة معروفة في النظم الصوفية. غير أن أهم ما ينبغي معرفته هو الدور المحوري للشخص الذي تتجلى فيه الذات والمنافسة المستمرة بين التلاميذ. فعبر هذا الشخص يمتلك الآخرون اليقظة الصوفية. والتجربة هي دائماً المجلدات الخمسة كل ذلك له معانيه الباطنية. إن إضفاء أية معان سياسية على الكلام أو على أحداث تلك القرة إنما هو إنكار الحقيقة الباطنية التي تحتوي عليها. فالسياسة هي شيء يعمل فقط في العالم الظاهري.

مع ذلك يبدو من المفيد الآن التركيز على العالم الظاهر لاستكشاف الفترة التي حدثت فيها هذه الأحداث. عندما نبدأ من إعدام تيمور كنقطة انطلاق، سنجد أنفسنا في منتصف القرن التاسع عشر، بالتحديد عام 1851 وهي السنة الثانية من حكم الإمام قولى كوالِ على كرمنشاه.

فكرمنشاه كانت تتجاوز بثبات آثار الحملة التطهيرية الدينية التي قادها آغا محمد علي تدريجيا (كان الناس يشيرون إليه باسم آغا محمد علي) وهو رجل دين قوي سبق الخميني بغترة طويلة وكان ينادي بدور أكبر للعلماء في الحكومة ونجح أخيراً إلى حد ما في تحقيق ذلك عبر دور (حاكم المدينة) في كرمنشاه (2).

<sup>(1)</sup> الرواية تلمِّح إلى خاتمة تحتوي على كلام نوروز كنوع من شرح وتفسير للمحذوفت. المقطع الفعلي المؤرخ في 1935 مكتوب على قطعة ورق تقول: «كما سمع من الأسلاف، في زمن السيد براكي، جاء أحد الدر اويش إلى بيته ثم لختفى بعد فترة، سارقاً الكلام العائد للار اويش التليين: نوروز سوراني، رستم بابا كاني، حيدر كوجاك، باني گوران، إبراهيم ابلسوندي و عباس كرند. و على الرغم من كل الجهود لم يتم التمكن من تتبع الدرويش ولا إعادة النصوص المسروقة. وكلت كل وجهات النظر تعقد أن ذلك الدرويش كان مبعوثاً ومن العالم البلطن» يفعل ما أمر به وستظهر النتائج في الوقت المناسب. كلام نوروز كان قد كتب بحضوره فأعيد كتابة قسم منه. لقد كان مكتوباً بلخط المبارك للسيد براكي. أما بقية النصوص ظم بيق منها غير القليل من الكلام المحفوظ من قبل الناس».

<sup>(2)</sup> لسيرته الذاتية وإصلاحله في كرمنشه انظر Davani, vahid – i – Bihbuhani 2nd Ed (طهران، أمير كابربرس 1983).

وبشكل مغاير للخميني كان آغا محمد علي يكره الإسلام الصوفي وكان يرى رسالته في تخليص كرمنشاه التي كانت معقلاً للقوى الصوفية من هذه الاتجاهات المنحرفة. ولقب الآغا محمد علي بقاتل الدراويش لمساعيه تلك، فقد أمر بشكل شخصي بقتل عدد من الصوفيين بناء على حكم التكفير، أحياناً حتى بدون توقيع الوالي (1).

مات الآغا محمد علي في عام 1801، إثر نوبة مرض قصيرة، بالطريقة نفسها التي تتبأ بها أحد الدراويش الهنود كان الآغا أعدمه قبل أربعين يوماً من وفاته. لقد كان موته، بل الأرجح تحقق تلك اللعنة، نهاية المضطهاد الدراويش. إن الشيء المهم هنا هو أن إعدام تيمور، تماماً بعد خمسين سنة من موت الوالي، كان بدوافع سياسية أكثر منها دينية. وهذا ما يتوضح عبر الإشارة التاريخية الوحيدة الموجودة حول فترة حكم الملك ناصر الدين شاه والتي تتناول أحداث عام 1851.

تقول: «لقد أحدث أحد الرجال من قبيلة في گوران فوضى رهيبة. فقد أعلن أنه مفوض الإمام المختفي، وأن رسالته هي تدمير وإنهاء كل الحكومات والملوك على الأرض. وأنه عليه أن ينفذ هذا في 15 جمادى الأول بحد سيفه. وقد دعا الناس من كل القبائل للانضمام إليه وقد أبدوا استعدادهم، ناذرين له

<sup>(1)</sup> من أجل تحليل أبعد انظر: ببوغرافية سردارد كابولي، رجل متنور من أسرة أفغانية كان معاصراً للآغا محمد علي .ZINDAGANI - YI SARDAR - I - KALULI

سردار كابولي. طهران: كيلان برس 1983. حول الصوفية والآغا محمد علي ودوره في إعدام بعض الشخصيات الصوفية الشعبية. في. م. ك. كورت، تاريخ هالكوم حول فارس (حديث). ميرزا فيرات (لاهور: مطبعة كازيت الحديثة (1881) 150، 152، 158 والمجلد الثالث يصف حياة الصوفية ويحوي وصفاً لاضطهاد الآغا محمد علي للصوفيين: م. م. شرازي (معصوم علي شاه). Tarrayq Al Haqaylq طريق الحقائق، مجلد 3 (طهران ساناي برس).

أرواحهم وأطفالهم وكانوا سيقومون بإفناء الدين والدولة كما فعل (باب Bab) (1). لم يرسل الأمير إمام .قولي وحدات الجيش في منطقة زوهاب لمواجهة تيمور لأنه لم يعد يثق بها. فقد كان يظن بأن الجود من أنصل تيمور . لقد كان الناس من كل أقاليم كردستان ، كرمنشاه ، لورستان ، السليمانية يلتحون به . لذلك وضع الوالي خطة لتصفيته: لقد اتفق مع من يستطيع الوثوق بهم في الجيش ولرسلهم بدون تحنير لإحضار تيمور ، وقبل أن يعلم الناس ، أحضروا تيمور إلى كرمنشاه ، حينها قام الوالي بدون تردد بإصدار أمر إعدام تيمور . عندما علم الناس بنبأ موت تيمور أدركوا أن أمر رسالته كان خداعاً (2).

وعلى الرغم من أن هذا المقطع مصبوغ بالاهتمامات السياسية لتلك الفترة (التشبيه مع الثورة البابيه التي هي أهم حدث) (3) إلا أنه يطرح حقيقتين جديدتين.

(1) حركة باب أو البابيون ديانة انشقت عن الشيعية الإمامية تنسب إلى السيد علي محمد المقب بالباب 1819 أعدم عام 1850 عن البابية انشقت البهائية (بهاء الله ميرزا حسن علي نوري 1817 . 1892).

<sup>(2)</sup> ميرزا محمد تقي Qajayya – I – Qajayya – Salatin – I – Qajayya (2) (تاريخ ملوك القاشار) المجلد الثالث (طهران المطبعة الإسلامية، 1974) انظر أيضاً فلاديمير مينورسكي «ملاحظت حول طاقة أهل الحق» بالفرنسية.. Revue du (1921).

<sup>(3)</sup> هذاك بعض التشله بين تيمور والباب ميرزا علي محمد شيرازي. كلاهما كان يبحث عن تغيير الوضع القائم بقوة العالم الباطن. وعلى الرغم من أن دعوة تيمور كانت تقتصر على أهل الحق، لكن انطباعي حول التشله الذي رسمه مؤلف النص الذي نستشهد به، والذي كان مكلها بتسجيل الأحداث التاريخية، يوضح أكثر من أي شيء آخر القرار السريع للوالي والقلق الذي تميزت به السنوات الأولى لحكم ناصر الدين شاه. من أجل وصف تام للحركة البابية انظر ي. ك. براون (قصص متجول) مكتوبة لتوضيح حادثة الباب (لندن: كامبريدج يونيفرستي من 1891، 184، ومقاربة خلطئة تتعلق بالعلاقة بين تيمور والبابية انظر مينورسكي (من خطاب حول الطاقة) 78. 275.

<sup>(</sup>تنبيه): ينبغي النظر بحذر إلى ما يكتبه الغربيون عن البابية والبهائية نظراً للارتباطات السيلسية الراهنة المترجم

أولاهما إنها تدحض الرواية الكورانية التي يكون فيها تيمور شخصية صغيرة، مجرد أحد أتباع السيد براكي وواحد من الستة والثلاثين درويشاً، تم طرده فيما بعد وبذلك فقد قواه الباطنية. ثانيهما، أنها تتضمن بشكل غير مباشر تورط السيد براكي وزعيم منطقة كوران في قضية إعدام تيمور. فهما لم يقدما الحملية التي كانا يستطيعان تقديمها له.بل إن دورهما في عملية اعتقال تيمور يتضح من خلال وثيقة أخرى سنحت لي فرصة الإطلاع عليها. وهذه الوثيقة عبارة عن رسالة وجدت بين الرسائل المتبادلة بين شخصيتين من أعيان كرمنشاه. فقد كتب أحدهما قصة تيمور كما كان قد سمعها من أحد الملالي المسنين من منطقة كوران، حيث كان قد التجأ إليها مع أسرته إبان الغزو الروسي عام 1916.

وكان هذا الشيخ من أتباع تيمور (1).

الملك تيمور هو أحد دراويش السيد يعقوب، لاحظ أن يعقوب هو سلف براكي، يبدأ بالتغير الفجائي ويسكر من الحب الإلهي. فينسحب إلى أحد الكهوف في جبال دالهو ويبقى هناك الشتاء كله دون طعام أو رفقه من البشر. مع قدوم الربيع كانت شهرته قد ذاعت في كل مكان، وكان الناس (سواء من أهل الحق أو غيرهم) يقصدونه . في قل من شهرين بلغ عدد أتباعه أكثر من 15000 ألف. في الحال وصلت الأنباء إلى شاه إيران ذاكرة أن أحد الأشخاص ويدعى تيمور قد لقب نفسه بالشاه (وتعني الملك) وقد جمع حوله الكثير من الأتباع. حينها أمر الشاه بإلقاء الهبض على تيمور . أرسل إلى والي كرمنشاه الأمير إمام قولي ضابطاً برفقة عدد من الجنود إلى الزعيم القبلي في گوران المد الله خان وطب منه اعتقال تيمور . حينها تردد أسد الله خان ولم يعلم ماذا عليه أن يفعل لأنه كان من أتباع أهل الحق. قلم الزعيم باستشارة باقي الزعمله

<sup>(1)</sup> أشكر محمد سلطان الذي منحني نسخة عن هذه الرسالة، إنها من ميرزا نظام (مافي) إلى السيد عبد الحسبين سلطاني الذي كان موجها ثقافياً في كرمنشاه بين عامي: 1925 - 1927، الرسالة مؤرخة في 1925 و تتضمن ترجمة لبعض من كلام تيمور.

فأجمعوا على أنه طالما بقي تيمور في الجبال لا يستطيع أحد المساس به. واتفقوا على خطة لاعتقاله: سيدعون تيمور إلى الجم (وهو الاجتماع المقدس) وعندما يغادر عائداً إلى الجبال يستطيع ضابط الوالي اعتقاله. عندما تلقى الشاه تيمور الدعوة، وكنت حاضراً حينها (الراوي) قال الشاه (تيمور): «لقد أتى أمر موتي»، حينها أعطاني الرسالة لأقرأها فالشاه تيمور كان أمياً قلت له إنها دعوة لحضور الجم في كوهرا (مقر الزعامة القبلية) ومكتوبة مع فائق الاحترام، أجاب الشاه «أنت لا تعلم». ثم التفت إلى جمع أتباعه قائلاً: «ينبغي أن تغادروا الآن، فهذا أمر العالم الباطن. علي أن أذهب الآن ولن تروني مرة أخرى. غير أني سأعود برفقة ملك دالهو».

بدأ تيمور الاستعداد لرحلته إلى كوهرا، طلبت منه السماح بعرافقته حيث قريتي قريبة من المقر، فوافق على ذلك. وعندما اقتربنا من كوهرا تقدم حشد ضخم من ضمنه زعيم گوران وعد من السادة للترحيب قبوم تيمور، في العادة تستمر طقوس الجَم حتى المساء ثم ينشد الكلام وتدور النقاشات حتى أوقات متأخرة من الليل، انسحب تيمور إلى الغرفة المخصصة له وكان يحرسها عدمن الرجال المسلحين وضعهم ضابط الوالي.

قبل أن يلوح القجر، نقدم الضابط وجلس أمام الباب برفقة أناس آخرين. غير أن تيمور لم يخرج من الغرفة، انتظر الضابط لساعتين أخريين لكن دون جدوى. حينها نفد صبره وفتح الباب ليواها فلرغة. اتهم الضابط زعيم گوران بالتآمر مع تيمور. أما الزعيم فقد اندهش وأرسل أحد أتباعه لينظر فيما إذا كان تيمور قد عاد إلى الكهف. لكن التابع عاد ليقول إنه لا توجد أية آثل تدل على عودة تيمور كما لا توجد أية حشود أمام الكهف. كان كل من زعيم القبيلة والضابط لا يزالان يفكران بهذه الظاهرة الغريبة، عندما جاء رسول من كرمنشاه حاملاً خبر إعدام تيمور في الساعات المبكرة من الصباح. فقد كان الأخير قد اتجه طواعية إلى كرمنشاه ليسلم نفسه.

وعلى الرغم من اختلاف هاتين الروايتين، إلا أنهما تتغقان في نقطتين جوهريتين وهما:

إنَّ تيمور كان يمك عدداً ضخماً من الأتباع، وإنه قد جرى الغدر به من قبل نخبة من جماعة أهل الحق. لقد غيرت هذه الخيانة الأوضاع في گوران وعبدت الطريق لظهور تحالف بين السادة، كورثة قوة العالم الباطن، وبين الزعماء القبليين

في گوران، كمالكين لقوة العالم الظاهر. وإحدى نتائج هذا التحالف كانت إضعاف قوة ونفوذ السادة من بقية الخلدانات في جماعة أهل الحق، وبشكل خاص جماعة الشاه إبراهيمي الذي كان حتى فترة قريبة الزعيم الذي لا يعارض. هكذا أصبحت نرية السيد براكي في أقل من خمسين عاماً القيادة السياسية. الدينية لأهل الحق في گوران.

إن أولئك الذين ورثوا مكانة سيد براكي الروحية تتم الإشارة إليهم بـ تكية ـ دار (Takiya – Dar) ، وتعني حراس المكان الذي أقام فيه السيد براكي وأتباعه اجتماعاتهم الروحية، وقد ارتبط هذا المركز الروحي مع المركز القبلي، من خلال عدة زيجات بين نساء من أسر الزعامات القبلية وأحفاد السيد براكي، مما ساهم في تعديل قواعد الزواج عند أهل الحق.

تميزت حقبتا زعيمين من نرية السيد براكي بأهميتهما الشديدة: الزعيم الأول هو السيد شمس الدين الذي شهد انبثاق الدولة المركزية في إيران ونهوض الأسرة البهلوية. لقد كانت أولى الخطوات السياسية التي اعتقها رضا شاه بهلوي هي تجريد الزعماء القبليين، وتبديل جيوشهم الخاصة بجيش قومي. لقد كان شمس الدين شخصاً بلرعاً تمكن من الاستفادة من هذه التغيرات لزيادة نفوذه. وبعد سنتين من النفي إلى طهران عاد إلى موطنه ليصبح حاكماً لمقاطعة گوران. حاول أيضاً توحيد ومركزة دين أهل الحق، فعين عدداً من السادة لممارسة وظائف طقسية، وخاصة تلك المتعلقة بالاتساب، ومنع السادة من استخدام الرسوم الدينية التي يطقونها لأي غرض غير تقديمها في الجَم.

كما أمر بنشر الكلام الذي تركه دراويش السيد براكي. فقد كان يمك عدماً من مدونات الكلام وتعهد بانتخاب هذه الرؤى لإنتاج نسخة جديدة موثوقة. ومجموعات الكلام الموجودة الآن هي نتاج تلك المساعي. لقد كانت الإشاعات التي ظهرت حينها عن أن كلام أهل الحق قد تعرض للتعديل والتنقيح بغية

إضعاف خاندان الشاه إبراهيمي المناهض. كانت بعيدة عن التحزب بالنسبة لأسياد أهل الحق<sup>(1)</sup>.

لقد توفي السيد شمس الدين دون أن يخلف أطفالاً من ابنة زعيم گوران (شاه زانان) التي تروجها، لقد كانت شاهزانان مشهورة بجمالها فقلوم السيد شمس الدين كل الضغوطات لاختيار زوجة أخرى، على الرغم من شكه بكونها عاقراً.

ناصر الدين هو الشخصية المهمة الثانية من السادة الحيدريين. تسلم العيادة في بداية السبعينيات بينما كان والده لا يزال حياً. لقد بدا أن الثورة الإسلامية الإبرانية عام 1979 تعد باضطهاد أهل الحق، غير أن القيادة الحكيمة للسيد ناصر الدين لم تقتصر على حمايتهم من اضطهاد الشيعة فقط، بل أنها منحتهم أيضاً دوراً ليلعبوه أثناء الحرب العراقية الإبرانية التي دامت ثملي سنوات. لقد قاد ناصر الدين بنفسه فرقة من أهل الحق لتقاتل جنباً إلى جنب مع القوات النظامية للدولة الإسلامية لحماية الحدود، وقد بقى هذا القسم فقط من الحدود منيعاً أمام اختراقات الجيش العراقي. وبعمله هذا (أرجع الزمن إلى الوراء). فحتى تأسيس الجيش القومي كانت قبائل أهل الحق الحراس التقليديين للحدود. في الانتخابات البرلمانية عام 1992، وكما في الانتخابات التي سبقتها، أكد السيد على أن دعمه لمرشح واحد يمكنه أن يؤثر في النتائج الانتخابية، على الأقل في المستوى الإقليمي. الموشح الذي دخل إلى البرلمان بناء على دعم أهل الحق حرم من ذلك في الدقائق الأخيرة وعندما وصلت أنباء ذلك إلى كرمنشاه كان قد بقى أقل من خمس ساعات لنهاية الحملة الانتخابية. حينها لم يكن أهل الحق يملكون أي بديل فتركوا الساحة فلرغة للموشح الحكومي في كرمنشاه. منح السيد ناصر الدين تأبيده لمرشح ثالث، وهو أحد الملالي الشباب، من الغراء الذين لا يملكون نقوداً لتوزيع الملصقات. لقد هزم هذا المرشح المرشحين الآخرين وبفارق كبير، وليس من قبيل

<sup>(1)</sup> هناك بعض الكلام يورط الشاه إبراهيمي، رفيق السلطان سيهاك. وهو نفسه المؤسس السلف المخاندان الإبراهيمي، حول موت البابا يدغاري، أحد أهم شخصيات أهل الحق (تجسد الحسين، أول شهيد شيعي) هكذا يكون التنافس الموجود بين الأسياد والخاندانات المختلفة يجد التعبير عنه في كلام أهل الحق: انظر أيضاً مارتن فان برينسن «أناشيد الشيطان».

المبالغة القول إن سكان المنطقة كلهم صوتوا للملا الشاب، ولولا ذلك لما كانت له فرصة النجاح، إذا كان أهل الحققد بلغوا درجة من المركزية في ظل شمس الدين، فإنهم قد بلغوا درجة من الوحدة في ظل ناصر الدين وهذا ما يشكل سابقة لهم في التاريخ. يعتبر السيد ناصر الدين زعيماً لكل أهل الحق بغض النظر عن اصطففاتهم بالنسبة للخلدان، وتعترف السلطات في الجمهورية الإسلامية الإيرانية بذلك.

### صحنه وعودة تيمور:

صحنه هي المركز الديني الثاني لأهل الحق في كرمنشاه، نجد فيها قصصاً مختلفة عن التجلي الإلهي والعنصر المشترك فيها هو تيمور. تيمور هو البطل الرئيسي دائماً، لكن ينبغي علينا النظر إلى الأمور من بعديها الباطني والظاهري (1).

بقال في صحنه:

إبان الثورة التركمانية التي حدثت في أوائل عهد حكم الشاه ناصر الدين شاه كان هناك شاه اسمه تيمورمن قرية بانياران ضمن جمع من قوة زعيم گوران المتحركة باتجاه الشمال. التقى الجمع في طريقه برجل تركي فباشر تيمور الحديث معه بلغة تركية طليقة . من هذه اللحظة تغيرت حالة تيمور، وكانت هناك علامات على أن «عين تيمور الباطنية قد نفتحت» وعندما سُئل كيف أن كردياً مثله لم يخرج قط من گوران يمكنه الحديث بالتركية، أجاب: «كنت تركياً فيما مثله لم يخرج قط من گوران يمكنه الحديث بالتركية، أجاب: «كنت تركياً فيما

<sup>(1)</sup> هذاك عدة روايات حول الأشعار، اثنتان منها كتبتا عبر سدادة أهل الحق. الأولى توجد في مقدمة كلام تيمور في س. ك. بيك ينزار - السخة المعادرة ومقدمة بشكل سري عام Taymur (مختصر عن حياة ووضع تيمور) (نسخة مصورة ومقدمة بشكل سري عام 1970). الثانية وزعت بينما كنت في البحث العملي أنظر س. آ. شاه إبراهيمي – ا zindagani Va –ahwalat – I- janabi Taymuri Bawyarani Va – a getaxmur- i- sani Mulggabbi Fatae

ونشرت بشكل خاص عام 1985. المصدر الأخير عبارة عن جمع لقصص والروايات ممن كانوا من أقرب رفقة تيمور.

مضى» (هذا يعنى في حياته السلقة)(1). بدأ تيمور بكشف الكلام Kalam، وكان أصدقاؤه الجنود ممن هم رجال العالم الظاهر يظنونه مجنوناً. عزم رئيس المجموعة على إرساله إلى طهران، ليقرر زعيم كوران مصيره. الزعيم ملاك نياز خان كان رجل باطن. فهم على الغور حالة تيمور وأرسله إلى إحدى قرى أهل الحق قرب طهران، رافقه دوستا وهو أحد القروبين من قربة تيمور. مكث تيمور فترة قصيرة في هذه الغربة وعندما شعر أن دوستا قد حن لقربته، قال له: «أغلق عينيك». عندما أعاد فتحهما وجد نفسه مع تيمور خلف البساتين التي تحيط بقريتهما (بانياران). تقدم والد تيمور من تيمور ليأخذه إلى البيت، إلا أن تيمور فضل الذهاب إلى بيت خاله. في تلك اللليلة لاحظ سكان القرية أن الضوء يحيط بقريتهم، حينها أدركوا أن الضوء المنعكس من النور الباطني لتيمور. ونقدم الناس من كل النواحي لرؤية تيمور، وفي أقل من ستة أشهر وصل عددهم إلى ستين ألف. بدأت هذه الأخبار بإقلاق الملالي، الذين رأوا دعوة تيمور وأعاجيبه معادية للإسلام. وبسبب شكواهم المتلاحقة، أمر الوالي باعقال تيمور، وتم إعدامه في ساحة كرمنشاه الرئيسية، كان تيمور يدرك قدره، وقد ذكره في إحدى جلسات كلامه، حيث يقول فيها: «تيمور، امنح رأسك مثل أضحية، تتجلوز العرضي.. وتصل إلى الخلود». وكما هي العادة لتحذير الآخرين بقي جسد تيمور هناك لثلاثة أيام، يحرسه ثلاثة من اليهود. في الليلة الثالثة يجد اليهود نورا ينحدر من السماء باتجاه الساحة، ومن ثم يتحول النور إلى فارس يأخذ رأس تيمور ليتلاشى في السماء (2). بعد عدة أيام تجد إحدى الغتيات، وهي تحضر الماء من النبع قرب

<sup>(1)</sup> إن تذكر الحياة السلبقة للشخصية هو الانتقال إلى العالم البلطن. وهو ترجمة حرفية ألهم المبادئ الأسلسية الصدوفية إن معرفة النفس هي طريق معرفة الله. أهل الحق يعتقدون أن النفس عندما تبلغ الكمال تصبح حينها قادرة على معرفة المراحل المتنوعة لتطورها، وهذا يعني أنها تسترجع الأشكل البشرية أو الأردية المختلفة (Dûn) التي ارتدتها في طريق رطتها إلى الكمل الإلهي.

<sup>(2)</sup> هناك عدة روايك حول هذا الموضوع، في إحداها تتم مشاهدة تيمور وهو يمشي حلملاً رأسه تحت ذراعيه. في رواية أخرى يسهو اليهود الثلاثة لفترة قصيرة وعندما يستيقظون يجدون أن جسم تيمور قد اختفى.

بالوندا (قرية تبعد ستة أميال عن كرمنشاه)، شاباً يغطي رقبته وشاح أحمر، يسأل عن شاه دوستا، وهي امرأة معروفة بروحانيتها. وحالما رأت شاه دوستا الغتى صرخت «أنت تيمور.. لقد عدت»., يبقى تيمور عندها في البيت حتى طلب منه لطفا وهو أحد أعيان القرية استضافته في بيته. ولفق تيمور على ذلك، لكنه قال: «سيأتي حالاً ضباط الوالي لاعتقالي، وستخبرهم أنت وتساعدهم. بذلك ستفقد كل الحسنات التي عملتها» (1). أقسم لطفا على أنه لن يخون تيمور، ولكنه يفعل ذلك في إحدى جلسات السكر. مرة أخرى جذب تيمور الكثير من الأتباع مما أثار الملالي، فقضى تيمور هذه المرة ثملية عشر شهراً في السجن.

لم يرغب الوالي الذي أدرك فعلته في المرة الأولى، في التورط بقتل رجل حق فمنح تيمور ممر نجاة. تقبل تيمور ذلك شريطة إطلاق سراح بعض السجناء الأبرياء .

لم يستمر تيمور طويلاً في تجواله، فقد تم اعتقاله مرة أخرى، وأرسل إلى أحد سجون طهران. حيث استقطب هناك عدماً من الأتباع بما فيهم السجان نفسه. لقد كان السجان لا ينجب الأولاد، غير أن بركة تيمور منحته طغلين. في أحد الأيام سمع السجان أن الشاه يبحث عن شخص يمكنه نفسير أحد الأحلام التي شاهدها فوجد السجان الغرصة مناسبة لرد جميل تيمور وقدمه إلى الشاه. عندما رأى الشاه ناصر الدين تيمور سأله: «هل أنت أيضاً شاه»، أجاب تيمور «نعم، لكني شاه العالم الباطن» قال له الشاه: «كيف يمكنك أن تثبت ذلك؟»، أجاب تيمور: «أعطني مائة تومان، حينها سأقدم لك صقراً». ذهل الشاه لأن ذلك كان الحلم الذي رآه، والذي لم يخبر به شخصاً. بدأ تيمور بتفسير الحلم للشاه بطريقة أثرت عميقاً في نفسه. حينها دعا الشاه تيمور برأخي» وقدم له الحملية بالإضافة إلى نفقة سنوية. أصبح تيمور حراً ويتمتع بحماية الشاه. استمر في رحلاته، واستقر عرضياً في همذان (بلدة قريبة

<sup>(1)</sup> تجدر هذا ملاحظة التشابه الواضح بين عناصر أساسية من قصة تيمور مع قصة صلب المسيح وقيامه في اليوم الثالث. حتى خيانة لطفا التي تتبأ بها تيمور تذكرنا بخيانة يهوذا.

من صحنه يسكنها القليل من أهل الحق) حيث تزوج من ابنة الشاه حسن وهو أحد الأعيان المقربين من البلاط الملكي. ثم سكن تيمور مناطق أهل الحق وكان يقضي الكثير من وقته في صحنه، قريباً من أتباعه.

بالنسبة لأهل الحق في صحنه، يمثل تيمور ما يمثله السيد براكي في گوران: الشخص الذي تجلت فيه الذات الإلهية، وتتم الإشارة إليه إما بتيمور الثاني، أو بتيمور شاه. أهل الحق في گوران ينكرون وجود تيمور الثاني، قائلين بوجود تيمور واحد كان فيما مضى أحد أتباع السيد براكي الستة والثلاثين. أهل الحق في صحنه يدركون تماما أن الشخصيتين هما شخصيتان مختلفتان لكنهم يؤكدون: «أن كليهما يملكان الذات نفسها، ولأتنا نؤمن بالعالم الباطن، فما يهمنا هو الذات وليس الشخصيات». يؤكد الدارسون المسقلون أن تيمور الثاني كان أحد دراويش تيمور الأول، ادعى فيما بعد أن ذات تيمور تجلت فيه. وقد تقبل سادة الشاه إبراهيمي ممن فقدوا مكانتهم في گوران، ادعاءات هذا الشخص لمنافسة مكانة السيد براكي.

في كل الأحوال، نحن لا نشك بأنه بينما كان زعماء القبائل يؤيدون السيد براكي وذريته كانت السلطة المركزية (الشاه) تقوم بدعم تيمور الثاني، إن شرعية هذا التجلي تختلف جوهرياً عن التجلي الذي تم في گوران، ذلك لأنه لم يترك أي أثر على البناء الديني . السياسي في صحنه. وهذا عائد لسبين: أولهما هو أن غياب البنية القبلية في صحنه منع ظهور أي نوع من التحالف الطوعي بين النخبة المحلية للعالم الظاهر والعالم الباطن. فصحنه وقراها تقع في أكثر سهول كرمنشاه خصوبة، كما كانت دائماً خاضعة لسيطرة حكومية أكبر . لم تبق السلطة في صحنه، وبشكل مغاير لگوران، في أيدي الزعماء القبليين بل مع ملاكي الأرض الذين يتمتعون بعلاقات قوية مع الحكومة الإيرانية المركزية. في الحقيقة قسم كبير من الأراضي الزراعية في صحنه هي ملك الدولة تعود رسوم أجورها إلى بلاطات بعض الأعيان عوضاً عن المرتبات وكنوع من المكافأة على الخدمة.

ثانياً، هناك تحالف أسس له بشكل جيد بين سادة أهل الحق ومالكي الأراضي (الإقطاعيين) والطريقة التي تم بها هذا التحالف تشبه كثيراً الطريقة التي صعد

عبرها سادة الحيدريين في گوران. مركز هذا التحالف هو قرية جيحون آباد، مقر قيادة خاندان الشاه هياسي. وقد ظهر هذا الخلدان (وتعني الأسرة) في بداية القرن الثامن عشر عندما تجلى الجوهر الإلهي في هياس. وكان مقرها في كردستان العراق حتى بداية القرن التاسع عشر عندما التجأ آغا إسماعيل، وهو حفيد هياسي إلى إيران هرباً من الضغوطات العثمانية السنية. تقول الحكية الأسطورية إن محمد شاه قاچل دعا آغا إسماعيل إلى الحضور إلى إيران إثر هذه الحادثة:

لقد كان الشاه في وضع حرج في أحد معاركه، حينها اقترح عليه الوزير حاج ميرزا آفاسي، وهو رجل ذو اتجاهات صوفية أن يستنجد بالقوة الباطنية لهياسي. وعندما فعل الشاه ذلك رأى في أحد أحلامه إسماعيل آغا يتقدم منه ويمنحه سيفاً، ويشجعه على المثابرة في الحرب. بعد أن كسب الشاه تلك الحرب دعا إسماعيل وأتباعه للاسقرار في إيران. وفي جول منطقة جيحون آباد، طلب أحد أتباع إسماعيل آغا منه الاستقرار هناك، فاختار إسماعيل آغا موقعاً يطل على القرية وبنى هناك تكية. فيما بعد ألحق التلميذ ثلث أراضي كل قرية من القرى الثلاث المحيطة بالتكية بها. وقد منح الشاه ولردات الضرائب في صحنه وسبعة من القرى التابعة لها كنوع من المساهمة في نفقات سُفْرة إسماعيل آغا الخاصة من أجل تكفل نفقات الزوار.

يشترك سادة الحيدريين وسادة هياسي في أمور كثيرة منها طريقة تحقيق النفوذ وذلك عبر صياغة تحالهات. ولكنهم يختفون في أمور أخرى، فبينما استطاع السادة الحيدريون الحفاظ على نفوذهم الشعبي وتقويته في وجه التغيرات التي طرأت في المجتمع الإيراني الكبير، حدث العكس تماماً لسادة الشاه هياسي. لقد بدا نفوذهم بالاضمحلال مع بداية السلاة البهلوية وخلق جيش قومي ولزدياد التعليم، وتعرضوا لضربة نهائية إثر الإصلاح الزراعي في الستينيات والتسجيلات المتتالية لملكية الأرض المفروضة بعد ثورة عام 1979. لقد تمت مجابهة دعواتهم في القيادة الروحية بشكل جدي في نهلية القرن التاسع عشر، أنيع أن الحاج نعمت حامل للذات، وهو شخص من العوام، وينتمي إلى الدي . دار (وتعني حرفياً من يملك عيوناً تستطيع رؤية العالم الباطن). لقد كان الحاج نعمت رجلاً متعلماً

عمل لفترة ككاتب للوالي حتى عام 1899. ثم قرر الاستقالة في سن الـ 38 ليعتزل في قرية جيحون آباد وذلك انسجاماً مع النداء الروحي. لقد كان رجلاً صَمدانياً (Charismic Man)، يروي بشكل مذهل القصص المقدسة عند أهل الحق. فأصبح يمثلك عدداً كبيراً من الدراويش يعقدون بأنه حامل للذات. هذا ما أغضب زعامة خاندان هياسي الذين أمروا الحاج نعمت بمغادرة جيحون آباد، كما أمروا دراويشه بحلق رؤوسهم مما يفقدهم مكاتهم كدراويش.

وبعد توسط السادة من خاندانات أخرى وخاصة خاندان الإبراهيمي من صحنه، عاد الحاج نعمت وتخلى دراويشه عن دعوتهم.

حينها انسحب الحاج من العالم الظاهر وكرس جهوده لكتابة تاريخ الطائفة محاولاً إدخال بعض الإصلاحات<sup>(1)</sup>.

وأكمل نور علي مساهمات والده، وهو الذي كشف المظهر الصوفي للجماعة وأبعد العاصر الهرطوقية إلى مملكة الأساطير، مخترعاً لغة رمزية لشرح المعتقد في سياق التشيع الأرثوذكسي<sup>(2)</sup>.

وتشكل تكية جيحون آباد اليوم مركز نشاط ديني لكل أتباع خاندان هياسي. أما الذين اختلوا ابن نور علي (بهرم إلهي) فقد عادوا إلى مالي هاجي (Mali) أي إلى بيت الحاج نعمت. في الحققة هناك الآن حديث حول تشكل خاندان جديد يصطف إلى جانب الاصلاحات التي أدخلها نور علي، ومن الممتع

<sup>(1)</sup> لقد أعد موكري كتاب (كتاب ملوك الحقيقة) التاريخ التقليدي الأهل الحق وطبعه. المجلد الأول، اليبليوتيكية الإيرانية 14 (طهران/ باريس 1966) انظر S.C.R mlightman.

<sup>(2)</sup> مواد إضافية للدراسة حول أهل الدق. «إيران بريتش جورنال للدراسات الفارسية عام 1964» ص 83 - 103.

أن نعلم أن الخلدان الجديد سمي باسم الأئمة الاثني عشرية وهذا دليل إضافي على تشابهها مع الشيعة الأرثوذكسية (التشيع) (1).

### مواضيع شداملة:

في تحليله البنيوي الأسطورة الميلاد يطرح إدموند نبرج سؤالاً أراه وثيق الصلة بأهل الحق: «كيف يمكتا أن نرى الروايات الإثنوغرافية حول اللاحقيقة الملموسة (Pakoabke untruth)»(2).

فالروايات الصحنية (نسبة إلى صحنه) والكورانية حول التجلي الإلهي (3) «هي روايات إثنوغرافية ملموسة وغير حقيقة». أما وجهة نظر أهل الحق فتقول إنها غير حقيقة بالنسبة للذين يعيشون الحققة الظاهرية فقط. أما الحقيقة الباطنية فتبقى مجهولة لمن يهتمون بالعالم الخرجي فقط. إنها تشبه إلى حد ما نوعاً من الدراما، تكون أجزاء منها قابلة للكشف على خشبة غير مرئية فقط، هي العالم الباطن.

وسواء كانت الروايات الكورانية والصحنية عن التجلي الإلهي حقيقية أم لا، فهي تعكس تاريخهم الخرجي. فقد رأينا كيف أن تجلي الجوهر الإلهي في السيد براكي خلق تحاقاً بين نريته والزعامة القبلية في كوران. وكيف أن هذا لم يحدث عند تجلي الجوهر الإلهي في تيمور الثاني في صحنه. إن الديناميكية والأسلوب

<sup>(1)</sup> إن المساهمات الحديثة لزعيم المجموعة الإصلاحية الحلي أدخل تغيرات أخرى قوبلت برفض كبير وأسفرت عن مجموعة صدامات عنيفة بين أنصار المجموعتين، بدأت عقب الثورة الإيرانية عام 1979 مباشرة. وقد ناقشت هذا في «إعادة تعريف الحقيقة: أهل الحق والجمهورية الإسلامية» مخطوط غير مطبوع.

<sup>(2)</sup> ليش. «مع العنراء» في التكون كأسطورة. (لندن كاب إيرتشن 1970) 1952.

<sup>(3)</sup> يذكر أهل الحق رواية ظهور جبريل في صورة (دحية الكلبي) كعلامة على قدرة الروحاني على التجلي في ثوب جسماني. وبذلك يجيزون حلول الله تعالى في صورة جسمانية بشرية، فحل في جسم سيدنا علي تغضلاً منه على البشرية، (م. م. بالاستناد إلى خلاصة تاريخ كرد وكرستان).

فيما حدث في گوران يشابه ما نلاحظه في المجتمعات الإسلامية حيث تبنى هذه التحالفات وتؤكد عبر الزواج<sup>(1)</sup>.

ويحدث هذا غالباً في البيئة السنية حيث أن النظم الصوفية تمتاز بشيء من الاستقلال الديني، أكثر منه في البيئة الشيعية حيث التراتب الديني المنظم يعيق التحالفات المحلية الجديدة. بهذا المعنى يشترك أهل الحق في گوران في أمور كثيرة مع النظم الصوفية في البيئة السنية. ومن الممتع معرفة أنه على الرغم من إلغاء الزعامات القبلية في بداية هذا القرن، والجهود المستمرة لتحطيم البنية القبلية في إيران ككل، مزالت هذه النظم تتواجد في گوران تحديداً وذلك بسبب البعد الديني للموضوع. وهذا ما يوفر الوحدة الحالية لأهل الحق في گوران، وهذه الوحدة قادرة على توحيد المجموعات المختلفة عندما يكون ذلك ضرورياً كما شهدت على ذلك الحرب العراقية الإيرانية وأحداث الحملة الانتخابية الحديثة.

إن التغيرات في صحنه، ولأسباب شرحت للتو، تميل باتجاه التشيع، حيث تكون الشخصيات المقدسة جزءاً من التراتب الديني، مع وجود قواعد حصرية وعلاقات قوية مع السلطة المركزية. لذلك فليس من الغرابة أن تجد الحركات الإصلاحية التي هدفها الرئيسي هو ربط أهل الحق بالتشيع، قوتها وامتدادها في صحنه. إن الخلافات الجلية في الروايات الكورانية والصحنية عن تجلي الذات المقدسة ذات صلة بالتاريخ «الخلجي» لهلتين الجماعين من أهل الحق. تشترك الروايتان على مستوى الحقيقة الداخلية في الكثير، حيث نجد عزلاً مفهومياً لهذين العالمين عن بعضهما البعض، منسجمين بذلك مع النظرية اللاهوتية لأهل الحق التي ترى أن العالمين منفصلان بوضوح ومع ذلك فهما شديدا الارتباط.

<sup>(1)</sup> لهذا النمط أمثلة مشابهة في المجتمعات الإسلامية، انظر مارتن فان برنسن في آغا، شيخ، والدولة: المنظمات الاجتماعية والسياسية في كردستان (الدن مطبعة زد 1992) 223، 221، 233. و(رؤى الإسلام المقلومة في أفغانستان (كلمبردج. مطبعة إثلون 1959، 19، 35، 36). والأجزاء المتضمنة كثيرة ومعقدة ولا يمكن تفسيرها هنا بعيداً عن المعارضة السنية والشيعية. وتتضمن أيضاً العلاقات المتنوعة بين زعماء القبائل والأنواع العديدة من التيل ت الدينية وقيادات الدولة.

لقد رأينا كيف أن التجليات المتعاقبة للجوهر الإلهي تعمل كصلة وصل بين هذين العالمين لكن دون أن تجمعهما. هذا يصدق أيضاً على المعتقد الأساسي الآخر لأهل الحق أي انتقال الأرواح (Transmigration of Souls) أي (دونه وحسب هذا المفهوم لا تكون الحياة البشرية إلا سلسلة من الرحلات تتقل فيها الروح من عالم إلى آخر. في كل رحلة من هذه الرحلات تكتسي الروح جسداً مختلفاً مثلما تكتسي الأردية الجديدة (Dûn). الموت هو فاصل في عالم الباطن يواجه فيه الإنسان الكم الإجمالي لأفعاله في عالم الظاهر. الشقاء والسعادة يمكن فهمهما بالنسبة لأعمال الإنسان وأفكاره في سياق تجسداته القديمة. إن الغاية من كل هذا الدخول والخروج من الحياة، الذي عدوه 1000 تجسد في فترة 50000 سنة، هي وصول الروح إلى كمالها. لذلك تصبح الأرواح التي تكمل الرحلة أرواحاً كاملة، وهذا جزء من الباطن. فإذا عادت للظهور في عالم الظاهر فإنما هي تتشد رسالة ما تحملها.

إن ما أدهشني في بحثي الميدئي هو الإصرار الذي بدا الرواة يرفضون فيه أي شرح أو تفسير ظاهري (سياسي) لهذه القصص. يبدو أن هذه الشروحات لم تكن تدحض بل إن الرفض مسلم به جدلاً. لقد كانوا يصرون على الأهمية البالغة للباطن والقصص كانت تشدد على انفصال العالمين أكثر بكثير من ارتباطهما. أظن أن هذا الانفصال المفهومي ضروري لتأكيد معتقد مركزي آخر لهذه الطائفة، تشترك فيه كل الغرق، وهو أنهم وحدهم أتباع الحقيقة المطلقة. إن هذا المفهوم يتعرض للتحدي في التجربة اليومية «للأوراد العاديين من أهل الحق» الذين يعيشون في مجتمعات هم فيها أقاية دينية مكروهة، يحيط بهم دائماً مسلمون عدائيون (1) وهذا ما يشكل مشكلة وجودية للأوراد العاديين من هذه الطائفة، كما أنه يطرح التساؤل التالي: «لماذا أهل الحق، الذين يملكون الحقيقة، خاضعون لأهل الشريعة؟».

<sup>(1)</sup> هذا هو الغرض من تأليف الكتاب.

ومن خلال هذا الانفصال المفهومي يمكن أيضاً إيجاد المصالحة بين الاعتقاد بقوة الباطن وبين التسويات الضرورية مع حكم العالم الظاهر.

بعد كل هذا فإن كل خسارة في عالم الظاهر هي مكسب في العالم الباطن، وهذه الحققة يحتويها المفهوم الشيعي حول الشهادة. بهذا المغنى تعود كلتا الجماعين من أهل الحق في كرمنشاه إلى النقاليد الشيعية.

#### محمد موكري

تفسير الأحلام عند أهل الحق في كردستان إيران

### العنوان الأصلي

Les songes et leur Interpretation Chez les Ahl – E – Haqq Du Kurdistan Iranien Par Mohammad Mokri

> Collection II «Sourcesorientales» Editons Du Seuil Rue Jaqob, Paris27 Vie

أهل الحق هي التسمية التي يطلقها أتباع هذا المذهب على أنفسهم، وينتشرون بشكل خاص في منطقة گوران. إنهم طلفة منعزلة عن الإسلام الإيراني، العوصية<sup>(1)</sup> أرثوذكسية إلى حدما، عقيدتها عبارة عن مزيج غريب من المفاهيم المتباينة تحتفظ بشكل واضح بتقاليد إيرانية خاصة مستمدة من عصور ما قبل الإسلام<sup>(2)</sup>.

تكسب الأحلام عند أهل الحق أهمية خاصة، ذلك لأنها ترتبط بشكل وثيق بموضوعين أساسيين يستند عليهما المعتقد في منشئه: الأول هو التجسد (Incarnation)، والثاني هو الرؤيا (Vision).

#### التجسد وإعادة التجسد:

بالنسبة لأهل الحق تجلى الله والملائكة في تجسدات مختلفة وذلك في عصور مختلفة وبأسماء مختلفة. الله، بشكل خاص وحتى زمن قريب، تجسد بشكل متعقب في بعض الشخصيات المطلعة على السر الإلهي (Hauts بشكل متعقب في بعض الشخصيات المطلعة على السر الإلهي (Shah)، قديسين ومصلحين وهم «ملوك الطائفة (Shah)، من جهة أخرى على كل إنسان أن يجتاز منذ يوم الخليقة طريق الوجود عبر ألف تجسد وتجسد ويكون العمر الزمني لهذه التجسدات متبايناً. ويتدخل حكم الإله

<sup>(1)</sup> الغنوصية طريقة ومدرسة فلسفية تتجه إلى التوحيد بين الوجود المحسوس المتناهي والوجود المطلق اللا متناهي عبر معرفة (الإشراقية) مباشرة. ومن هذا فالمعرفة الغنوصية تترجم بـ /العرفانية/.

<sup>(2)</sup> فيما يخص مكان انتشار الطائفة ، انظر الأعمال الشهيرة ل م. ف. مينورسكي «ملاحظات حول طائفة أهل الحق... 1921 ... R. M. M. VOL. s LIX. 1921 ... ثم كتاب م. و. إيفانوف (عباد الحقيقة في كردستان) نصوص أهل الحق (طبع في بومباي 1953). أنظر أيضاً مقالي: اثنان وخمسون آية للشيخ أمير باللهجة الگورانية Journal رقم 4 عام 1954.

<sup>(3)</sup> من أشهرهم الشاه خوشين في القرن العاشر الميلادي والسلطان سيهاك في القرن الخامس عشر ، أيضاً هياس الثاني في بداية القرن التاسع عشر . حول أهل الحق انظر مينورسكي (أهل الحق في الموسوعة الإسلامية: 168 . 272 . طبعة حديثة 1956).

فقط في المرحلة الأولى بعد الألف من هذه التجسدات(1).

هناك عدة طرق لإعادة التجسد بالنسبة للإنسان. لقد ذكر الحاج نور علي الهي موكري المولود سنة 1895 أربعة طرق ممكنة، وذلك في مخطوطة تتضمن سلسلة من الأسئلة والأجوبة حول معتقدات أهل الحق، وهذه الطرق الأربعة هي:

بعد الوفاة، وهي الحلة الطبيعية. ثم عند التعافي من المرض (أي عند الشفاء). وأحياناً في حالة السهاد حيث يشعر الإنسان أن روحه قد تغيرت فجأة. وأخيراً في حالة الحلم. هذه الحلة يرى الإنسان نفسه وقد تحول إلى إنسان آخر. هذا الوعي الجديد عبر الإلهام (Illumination)، مهما يكن الشكل الذي حدث فيه ذلك، يتم التعبير عنه بالعبارة التالية: «الاستيقاظ من تلقاء الذات إثر الحلم» فيه ذلك، يتم التعبير عنه بالعبارة التالية: «الاستيقاظ من تلقاء الذات إثر الحلم» التعبيرية على نطاق واسع من أفواه معتقي هذا المذهب، كما يمكن ملاحظتها في نصوصهم، فنجدها في «شاهامه يه حقيقت» تستخدم لوصف حالة وعي محمد لرسالته النبوية (ص 411)(2).

لنذكر أسطورة الشاعر بابا طاهر ، كمثال على ذلك ، وهو شخصية تاريخية مشهورة في فارس. بابا طاهر عاش في القرن الخامس للهجرة ما يقابل القرن الحادي عشر الميلادي وقد ألف أشعاراً صوفية باللغة الفارسية ممزوجة باللهجة المحلية . وحسب الرواية الأولى عن بابا طاهر (3) والتي يتشارك فيها أهل الحق وبقية الإيرانيين ، أنه تساءل يوماً كيف يمكنه أن يتخلص من جهله . حينها تلقى النصح بأن يستحم في حوض ماء متجمد ، هذا ما قام به فور استقاظه . شعر إثر هذا الحمام بأنه قد تغير ،

<sup>(1)</sup> ويعرض هذا الموضوع بلقصيل في الوثيقة التي قدمتها للمؤتمر العالمي الرابع والعشرين للمستشرقين في ميونخ في أيلول عام 1957 وظهرت خلاصته في أعمال المؤتمر.

<sup>(2)</sup> استشهد بهذا النص من مخطوط غير مطبوع امتلكه.

<sup>(3)</sup> بابا طاهر الهمذاني: شاعر صوفي إلهي يظن أنه توفي في عام 401 للهجرة . 1011م. أشعاره مكتوبة باللغة الكردية باللهجة الكورانية وتتميز بغموضها وامتناعها على الفكر وخاصة الغزلية والدهوتية منها. ينسبه البعض إلى طائفة اللور، غير أنه اشتهر بالهمذاني.

حيث أصبح يجيد القراءة والكتابة مباشرة. ومنذ ذلك اليوم أصبح شاعراً قديراً ومتصوفاً كبيراً. وحسب رواية أخرى، وهي رواية شفاهية خاصة بأهل الحق، حدث هذا التغير بنفس الطريقة عقب حلم وليس عملاً بنصيحة تلقاها.

#### الرؤيا:

الرؤيا هي موضوع أساسي آخر في عقيدة أهل الحق. فعن طريق الرؤيا يظن الباطن -دار (Batin - Dar) وهم أهل الحق الذين بلغوا درجة عالية من النضج الروحي، إنهم يستطيعون تلقي كل أنواع الوحي حول مواضيع تعنيهم شخصياً، أو حتى تهم العالم: فهي تسمح لهم باسترجاع حياتهم الباطنية السلقة وتمكنهم من أن يشهدوا على تجسدات أشخاص آخرين. الخ. هكذا فإن النوع الأكثر أهمية من الأحلام، التي تعتبر أحلاماً رؤيوية . (Xwabé - Batin) تعادل التجليات الإلهية.

في الحقيقة يعيش أهل الحق في عالم روحي خاص بهم. فبالنسبة لهم كل الأشياء التي تحيط بهم هي ذات معنى خفي إلى درجة أن اللامرئي يصبح أحيلاً حقيقاً أكثر من المرئى. وهكذا فهم يعترون الرؤيا حقيقة حتى في الأحلام.

هذا الإيمان مبني على تجربة الاندهاش التي تؤخذ على أنها طريقة للوصول إلى معرفة أرقى. يتعلق الأمر بشكل جوهري بموقف ديني فعال. يعيش أهل الحق باستمرار في حالة انتظار الرؤيا الإلهية المقدسة ويسعون بلهة للحصول عليها. الحلم بالنسبة لهم لا يشكل فقداناً للوعي، بل هو على العكس من ذلك إمكان تلقي الوحي.

من أجل تفهم هذا الموقف الرؤيوي الذي ما زال يلقى احترام الدراويش واحترام أهل الحق، ينبغي الرجوع إلى الآداب الإيرانية القديمة، فهي أيضاً تقدم أمثلة للنوم الرؤيوي (Someils visionaries).

في ما يتعلق بحالة الروح أثناء الحلم، نقرأ في المقطع 29 من الكتاب الزردشتي زات سبرام (Zat sepram)، إن الجسد والروح البشريتين يتم مقارنتهما بمعبد النار وبالنار المقدسة، فوظيفة ملاك النار هي السهر في المعبد وإطفاء النار: «عندما ينام الجسد تخرج الروح ونتطلق، تبتعد أحياً وتظل قريبة أحياً

أخرى، ثم تعود إلى الجسد ساعة اليقظة» وحتى يطفئ الملاك النار يظل بالقرب منها. بعد أن ينجر مهمته يغلق باب المعد ويخرج إلى الجوار، أحياً، وبيتعد أحياً أخرى (1).

في المقطع 30 من نفس الكتاب، الموضوع هو الروح التي هي داخل الجسد. هذا الجسد يتلقى التعليمات أثناء النوم من الروح التي هي على الطريق، ذي الطبيعة الروحية النقية والخبرة.

في رؤية البطل المزدي ايزدا فيرات الذي يقر عليه الصعود إلى السماء بغية معرفة فيما إذا كان الدين الذي يعزوه المزديون إلى الآلهة يروق لهم أم لا الوسيلة المتبعة في تحقيق هذا الانقال هي تتلول مادة منومة (Nocotique). يثل النوم الرؤيوي عند الدراويش هنا عبر مخدر ممزوج بالخمر في كتاب ادرا فيرات يسمى هذا المخدر «بنج فيشستاب» (La mang de vishtsab) نحن نعلم أن فيسشتاب إيران (لم يتقبل رسالة زردشت إلا بعد حادثة نوم خارقة سببتها فيسشتاب أله عنها المخدر «بنج فيقبل رسالة زردشت الله بعد حادثة نوم خارقة سببتها

<sup>(1)</sup> نجد أفكاراً مشابهة في الكثير من الحكايات الخرافية حيث تغادر الروح جسد الإنسان في حالة النوم متخذة شكل حيوان أو طائر وتتحول التجارب التي يعيشها هذا الحيوان إلى رؤى يعتقد الإنسان أنها أحلام يراها في منامه. ومن أشهر الحكايات عن هذه الحالة هي حكاية الرؤيا التي رآها ملك الإفرنج جونترام. تقول الحكاية «بينما كان الملك نائماً تسرب من فمه حيوان صغير وجرى إلى جيول ماء، أبصر الخادم هذا المشهد فوضع سيفه فوق الماء، لكن الحيوان الصغير ركض مبتعداً واختفى في جحر . ثم عاد وسرب إلى فم الملك بعد فترة. اسيتقظ الملك فقص لخادمه أنه رأى في منامه وكأنه يعبر جسراً من حديد فوق نهر كبير حتى وصدل إلى كهف في جبل حيث وجد كنزاً ثميناً. عندذ حكى له الخادم ما شاهده فأسرع الملك مع خادمه إلى مكان الكهف فوجدا الكثير من الذهب والفضية».

<sup>(2)</sup> فيشتاسب هو حاكم أسطوري دعاه زردشت إلى الدين المزدي في فترة غير مؤكدة بين القرنين الرابع والسادس قبل الميلاد، ولا بنبغي الخلط بينه وبين هيستاشب والد داريون ملك فارس وميديا. (المؤلف).

ذهب زردشت بأمر من آهورامزدا إلى (ويستاسب، تجدر الملاحظة إلى إن حرف ال v يمكن قلبه إلى الغلت ذلت الجنر الإيراني القديم) حاكم باختر فتمكن من هداية الحاكم

جرعة من الد «ماثك» أو «البانك ويعني البنج»، حملها له اردا فاهشت بناء على أوامر آهورامزدا (1).

في الختام، علينا أن نلمح إلى الأحلام الصوفية والأحلام التي تدعى غالباً من Alamee ruya-ye sadiqa-u vaqia أي الأحلام الصائقة أو الواقعة التي تمنح مظهراً خاصاً للأدب الفارسي. وتكون مصادره غالباً هي أعمال تاريخية وصوفية حول حياة أسياد روحيين للطوائف، وللأساطير الصوفية، مثل المثنوي لمولانا جلال الدين الرومي (2) ونفحات الأنس لمولانا جامعي (3) والجفاوة والجفاء (cafat) لابن بزاز (4).

# الأحلام وأنواعها:

بانسبة لأهل الحق هنالك طريقتان للوصول إلى الرؤيا المقدسة حتى خارج الأحلام:

أحياً يتجلى الله للرائي بالمظهر الذي يتخيله هذا الأخير، وأحياناً أخرى يتجلى له بالشكل الذي هو عليه في جوهره، وهذا ما يحدث أيضاً أثناء الحلم.

(1) انظر Pahlavi Rinayat accompanying the Datestani Dinik إصدار دها بهار بومباي، 1913 المقطع 47.

(2) المثنوي لجلال الدين الرومي كتبها رينورد . آ . نيكولسون . المجلد الثامن ، لندن ، عام 1925 . 1940 . 1925 . 523 .

<sup>(3)</sup> طبع في كلكتا، 1859.

إلى دينه بعد جهد دام السنتين. فقام زرادشت بتبليغ رسالته إلى خراسان وهو في الأربعين من عمره في بلدة (كيشجار) في قضاء توشيزه في الجنوب لغربي من مدينة مشهد الحالية، وغرس شجرة سرو (التي أصبحت شهيرة جداً) كتذكار لاعتناق (ويستاسب) الملك، للديانة الزرداشتية. ويقال إن هذه الشجرة بقيت لغاية سنة (247 للهجرة، 861 حيث أمر الخليفة العباسي المتوكل على الله بقطعها واستعمال خشبها في القصر الملكي الذي شيده في (ساوي. سرمن راي) بالعراق (سامراء). (م.م).

<sup>(4)</sup> طبع في بومباي ، عام 1911 . 1929 . خاصة مقال ب . نيكتين Journal Asiatique) عام 1957 ، ص 385 . 394 . 385

حسب المقطع 28 من مخطوط الحاج نور علي ينبغي أن نقسم الأحلام إلى نوعين: أولاً، أحلام تتعلق بالماضي، وهي أحلام تسترجع حوادث حقيقة مرئية أو معيشة في ماض قريب أو بعيد. أحيلاً تتنبأ هذه الأحلام بأمور مستقبلية، في هذه الحلة تتحقق نبوءة الحلم. وأحياناً أخرى لا تتعنى الأحلام مجرد كونها ذكرى مبهمة من الماضي، وتكون حينها بدون مغزى. ثانياً، أحلام تتعلق بالمستقبل، وهذه الأحلام تتحقق في المسقبل. أما الأحلام التي يمكن أن يراها النائم المتخم أو المريض. الكوابيس. فهي ليست ذات معنى. إنها من طبيعة مرضية محضة وبسيطة. مع هذا يشير الكاتب إلى أن بعض أحلام المرضى المصابين بحمى التيفوئيد تتحقق. أما الأحلام التي تتتاب المرء في وضح النهار فهي على نوعين، إما ذات تأثير فوري أو هي بدون مغزى. فعندما نحلم بأشياء مادية نرغب بها يكون الحلم بدون معنى. أما هؤلاء الذين يرغبون في رؤية الله ويعيشون منتظرين ذلك تكون أحلامهم حقيقية. وأهمية هذه الأحلام تتناسب مع تقوى وقدرة الحلم الروحية. إذا سأل شخص ما الله كي يحقق له شيئاً مهماً وهو لا يستحق ذلك فهو لن يرى شيئاً في حلمه.

## النذور التي تنذر في الحلم:

إن القرارات التي تتخذ والنيّات التي تعقد في الأحلام تعبّر ملزمة إلى حد ما في عقيدة أهل الحق وينبغي على المرء تحققها. يتوسع الحاج نور علي كثيراً حول هذا الموضوع ويخصص عدة مقاطع للننور أثناء الحلم، ففي المقطع 28 هنالك إشارة إلى وجوب تحقيق الننر الذي ننر أثناء الحلم، ويورد الكاتب هذه الحالات الأربع: 1. ظهور كائن ما في الحلم يأمر الحالم بتنفيذ ننر ما. 2. يمتلك الحالم شيئاً معيناً ويخص له ننراً ما. 3. يقر الحالم في حلمه عمل شيء محدد عقب ننر ما. 4. يحلم الموء بأن أحداً ما يقول له: «ينبغي أن تفعل كذا وكذا، تحققاً لنذر نذرته، لم لا تفعل ذلك؟». حتى وإن لم يكن الحالم قد تعهد سابقاً بتحقيق هذا النفر فعليه تحققه. وإذا كان الحالم لا يستطيع تذكر وجه أي پير قد تعهد له بتحقيق هذا النفر، في هذه الحالة أيضاً ينبغي عليه تحققه. وإذا كان النفر فوق طقته، يمكنه أن يتحرر من الالتوام به.

يختص المقطع 54 بالنفور التي تنصب على خيار معين: كأن يعطى الحالم نقوده أو ثوره عوضاً عن نقوده.. الخ، كما أنه (أي المقطع) يوضح بأية طريقة يمكن حل هذه المعضلات. المقطع 57 يعالج الحالة التي يتعهد فيها الحالم بتحقيق نذر وهو في حالة اليقظة ويحلم بأنه قد تخلص بشكل كلى أو جزئي من الترامه. فإذا لم يستطع الحالم تحقيق نذره ذاك فهو معفى من الترامه. وتبقى عليه مهمة تحققه حالما تتاح له الغرصة. وإذا لم يتمكن من تحققه فلن يلام على ذلك. وعليه أن يحكم بنزاهة إن كان يستطيع تحقيق نذره أم لا. إلا أنه لا ينبغى عليه اللجوء إلى الخديعة من أجل التنصل من الترامه. أما في الحالة التي يحلم فيها الحالم بأنه قد تحرر جزئياً من الترامه فيكلى أن ينجز القسم المتبقى عليه. المقطع 64 يعالج النذور التي ينذرها الموء في حالة الحلم ويعفى منها أثناء ه، ويوضح إذا لم تتغير حالة الجسد والروح أثناء هذين الحلمين المتناقضين فإن الإعفاء ساري المفعول. المقطع 99 يتصدى للحالة التي يرى فيها الحالم أنه يضحي بحيوان يملكه غيره، تحققاً لنذر ننره. في هذه الحالة ينبغي على الحالم شراء هذا الحيوان شريطة أن يكون قادراً على شرائه، وعلى جماعة أهل الحق مساعدته في هذه الحالة. وإذا كان المالك من أهل الحق المؤمنين فعليه أن يبيعه بسعر رمزي. أما إذا رفض مالكه أن يبيعه فلن يتعرض الحالم للوم، بل عليه، مع ذلك، البحث عن حيوان مشابه آخر.

يعلق أهل الحق أهمية كبيرة على العهود التي تقطع والأيمان التي تلفظ سواء أمام الناس أم في حضرة الله وحده، وهم يسعون إلى تحقيها بكل الوسائل الممكة. لنذكر على سبيل المثال المقطع 49 من مخطوطة الحاج نور علي، الذي يشير إلى التعهدات التي يمليها القسم سواء في الحلم أم في اليقظة، على أنها تعهدات الزامية، ما لم تكن مستحيلة أو منفية للأخلاق، كأن يتعهد الموء بقتل شخص ما، أو الزواج من شخص غير لائق أو الطلاق والعزوف عن الزوجة، أو حرق منزله أو التعري في الطريق أو السرقة. الخ. في هذه الحلة يتحرر الموء من تعهده إذا ما دفع تعويضاً مالياً صغيراً قدره خمسة قروش (Pang şahi) كنوع من الكفارة. أما إذا استطاع المرء تحقيق التزامه فعليه أن يفعل. يعالج المقطع 58 حالة

إنسان التزم بقسم ما أثناء اليقظة ويجد نفسه غير قادر على تحقيقه يظهر له أحد أفراد «الباطن. دل» وهم أتباع توصلوا إلى مرحلة عالية من الكمال الروحي أو قد يظهر له شخص عادي يحرره من التزامه ذاك. فهل يعتبر هذا الإعفاء شرعياً؟. يجيب المؤلف أنه من الجائز أن نأخذ بعين الاعتبار طبيعة القسم أو نذر الكفارة ومن ثم نقرر في ذلك. فإذا كان نذر الكفارة مقدراً لمنع وقوع حدث سيء أو عمل يعارض إرادة الله يكون الإنسان ملزماً بإنجازه بالرغم من حلمه. أما إذا تعهد الشخص بنذر يعارض الأخلاق والدين، كأن يتعهد بعدم مساعدة الفقواء فإنه يعفى من هذا النفر حتى وإن رأى حلماً يؤكد نذره. ويكون المرء ملزماً بالتخلي عن القرامه ذاك. فقط عليه أن يدفع تعويضاً كنوع من الكفارة وأن لا يقم على مثل هذا التعهد في المستقل. أما إذا كان هذا القسم أو هذه الندور تنصب على أمر يستخف بالدين أو بالحياة الخاصة، وحلم الشخص بأنه قد أعفي منه فإن هذا الإعفاء شرعي. يجب أن نشير إلى أن الأطفال والمجانين والعجزة ليسوا ملزمين بالعهود والأيمان لأن ذلك يتطلب عقلاً سليماً ورؤية وإضحة.

### مملرسات وعادات:

يولي الأكراد عموماً، حتى خارج إطار طائفة أهل الحق، أهمية كبيرة للأحلام، ويمكننا تلمس الكثير من آثار الأحلام في الأشعار الفلكلورية. فعندما يروي كردي حلماً شاهده ينبغي على السامع أن يقول له: «عسى أن يكون خيراً» أو «خيراً إن شاء الله» وإلا فهو يقترف ذنباً لفظاظته. والرد المناسب على ذلك هو: «لتلق الخير أيضاً».

للأحلام أهمية كبيرة في كردستان، ونجد في المناطق الإيرانية التي يشغلها الشيعة وأهل الحق العادة التالية: إذا ما حلم شخص بأن إماماً أو شخصية مقدسة «پير» تزور قريته أو تحدد له مكاناً خاصاً بها، أو قبرها، فإن على القويين بناء مزار لهذا الإمام أو الولي في المكان المحدد في الحلم، إذا كان الحالم إنساناً ورعاً ويحظى باحترام القرويين، وتسمى هذه الحالة بـ « Xw abê الطهور في الحلم، ويصبح هذا المكان مكاناً مبجلاً تقام فيه

الاحتفالات والاجتماعات في أوقات معينة. وحسب المقطع 45 من مخطوطنا، فإن الناس الذين يصبحون «أهل الحق» إثر حلم رأوه، يملكون الحق في اختيل البير أو السيد الذي تتخذه عائلة الشخص الذي ظهر في الحلم والذي كان ظهوره سبب الهداية.

# شروطرؤية الحلم:

لكي يرى أحد أفراد أهل الحق حلماً رؤيوياً ينبغي عليه أن يعقد نيته. وحتى يتم ذلك ينبغي عليه أن يتضرع في قرارة نفسه إلى الملك الخالد ( – Padî Padî ) هذا يعني السلطان سيهاك Sehak وإلى سيده الأزلي (Şahê Ezelî وهذا يعني السير بنيامين والي مرشده الأزلي (اليير والدليل للعائلة التي يرتبط بها السير داوود، وكذلك إلى الملك الروحي والسيد (الپير والدليل للعائلة التي يرتبط بها والتي أسلم رأسه لها) ثم ينبغي عليه أن يلفظ اسم ملكه واسم پيره ودليله ومرشده الدنيوي ويحتمي بهم قبل نومه. وإذا لم يكن يملك مرشداً خاصاً يكفي ذكر اسم البير والدليل. كذلك ينبغي أن لا يطلق الغان لمخيلته قبل أن ينام، بل عليه أن يركز كل انتباهه على نيته تلك. يؤكد المقطع 42 من مخطوط الحاج نور علي على النقطة التالية: يجب أن تتوافق نيّات الحلم مع الدرجة الروحية التي وصل على النقطة التالية: يجب أن تتوافق نيّات الحلم مع الدرجة الروحية التي وصل اليها. فإذا ما طلب الحلم بامتلاك معرفة باطنية لا يستحقها بعد، فلن يتم له يمارسون عادة تكرار بعض العبارات المحددة قبل النوم المأخوذة من أدعيتهم يمارسون عادة تكرار بعض العبارات المحددة قبل النوم المأخوذة من أدعيتهم الاعتيادية والتي تشكل أساس معتقدهم:

«بدايتي هي الإله (Yar) (1)» نهلتي هي الإله (Yar) سيدي هو بنيامين (جبرائيل) (1)

<sup>(1)</sup> تعني في اللغة الكردية الحبيب أو المعشوق. وكلمة معشوق أو حبيب في التقاليد الصوفية تشير إلى الله (م.م).

دلیلي هو داود (میکائیل)

الملاك الذي حدد قدري هو پير موسى (رافائيل) باسم النفاني في خدمة رمز بار (2) (الملاك أم الإله).

## النوم العجائبي:

هناك أمثلة عديدة للنوم العجلبي عند أهل الحق، وهي ليست أحلاماً بالمعنى النقيق للكلمة لأن الشخصيات المغية ينظر إليها على أنها تجسيدات ملائكية تجاوزت مرحلة الأحلام الرؤيوية ومنحت الأعجوبة والأعجلز. هكذا روبت لنا قصة امرأة عجوز كانت تعيش في زمن نوح مع ابنها وبقرة تملكها . كانت ترسل في كل صباح ابنها حاملاً وعاءً مليئاً باللبن أو الحايب الطازج (حسب رواية أخرى) آملةً أن ينقذهما نوح عندما تحل الكارثة الموتقبة . لأن نوحاً كان قد أخبرها بأمر حدوث الطوفان ذات يوم. عندما حدث الطوفان نسى نوح أمر الموأة وابنها دون قصد، غير أن الله أشفق عليهما وجعلهما ينلمان في حفرة داخل صخرة. وعندما استقظا كان كل شيء قد انتهى دون أن يلاحظا ذلك. وكعادتها أرسلت العجوز ولدها حاملاً وعاء الحليب. حينها خجل نوح كثيراً لكونه قد نسيهما، ولكنه سعد كثيراً لأن الله لم يَنْسَهما. كانت المرأة، حسب معتقدات أهل الحق، تجسيداً لرمز - بار (الملاك أم الله) وكان الابن تجسيداً لـ (عابدين) وهو أحد التجسدات الملائكية التي تجسدها الله في أيام السلطان سيهاك في القرن الثامن الهجري. شهد عابدين على أنه كان ابن هذه المرأة ، وأنه تجسد في شخصية عابرة في فترات مختلفة. وكمثال آخر هنالك قصة النائمين السبعة (أهل الكهف) في المأثور الإسلامي، الذين ينظر إليهم أهل الحق على أنهم تجسيدات ملائكية. ملاحظة TRADITION قد تعنى نقليد وقد تعنى مأثور وقد تعنى موروث.

<sup>(</sup>مر بار (رمز البحر) وهي أم الإله (a.a).

<sup>(2)</sup> المرجع السابق.

## أحلام أسطورية:

لا يمكتا أن نجد في تقاليد أهل الحق حتى ولو تلميطً واحداً عن أي حلم رآه أحد التجسدات الإلهية، لأنه من المفترض أن الإله لا ينام أبداً. هناك طرفة عن حياة الشاه خوشين في مخطوط (كلام شاه خوشين) إذ يرغب أربعة من رؤساء الملائكة في إخراج الشاه خوشين من منزله حيث كان يعقد بأنه نائم، ولكي يتحقق ذلك قاموا بسرقة قطيع الأب الدنيوي للشاه خوشين. حينها حاولت خطيبته أن توقظه، لكن الملك غضرب من ذلك لأنه في الحققة يقظ دائماً. وعلى العكس من ذلك فالأحلام ليست مستحيلة بالنسبة للتجسدات الملائكية. فالدراويش الذين ذهبوا لطلب يد ابنة حسين بك من قبيلة الجاف للشيخ إيسي والد السلطان سيهاك، والذين هم ملائكة قالوا بأنهم جاؤوا بناء على حلم.

هنالك حادثة أخرى عن الشيخ جنيد، وهو صوفي شهير (مات في 297 للهجرة في بغداد)، عاش في زمن الشاه إبراهيمي (وهو شخصية تاريخية، أحد خلفاء سلطان سيهاك ويعتبر أحد التجسدات الملائكية عند أهل الحق). ذات يوم وبينما كان الشيخ جنيد يخطب في أحد مساجد بغداد، ذكر أنه يجهل إذا ما كان دين أهل الحق، الذين كانوا ينتشرون في هذه المدينة، ديناً حقيقاً أم مزيفاً. حينها طلب منه التلاميذ أن يطوح هذا السؤال على سيده. انعزل الشيخ جنيد إثر ذلك، فرأى حلما رؤيوياً كشف له أن دين أهل الحق ذو منشأ إلهي واتجه الشيخ جنيد عقب هذا الحلم، مع حشد من تلاميذه إلى دير الشاه إبراهيمي حيث اعتقوا جميعاً دين أهل الحق وسلموارؤوسهم (وهو طقس يعني الانتساب) ويذكر مخطوط الشاه "ناميا الحق وسلموارؤوسهم (وهو طقس يعني الانتساب) ويذكر مخطوط الشاه "ناميا ميكئيل). وفي الصفحة 655. 660 من نفس المخطوطيلقي البير بنيامين (الملاك ميكئيل). وفي الصفحة 556. 660 من نفس المخطوطيلقي البير بنيامين (الملاك الكبير جبرائيل) في أحد تجسدات الملك هياسي الثاني، تجسيداً إلهياً، وذلك إثر حلم يلقاه في منزل شخص يدعى عيسى باسكان.

ويروي أهل الحق أن شخصاً يدعى خسرو وهو ابن لأرملة عجوز، يسجن لسبب ما في أصفهان. فتلجأ أمه إلى السلطان سيهاك (ملك العالم) وتسأله أن

يحرر ولدها. يؤكد الملك لها أن ابنها سيعود في الغد. في تلك الليلة يحلم الشاب أن السلطان سيهاك يقول له: «غداً سترفع قيولك. وستسرج حصانك وتذهب إلى منزلك وإذا ما سألك أحد من حررك، ستجيبه: «تم ذلك بناء على أوامر أمير الأمراء». وعندما استقط الشاب من حلمه نفذ ما قيل له وعاد إلى وطنه في المدائن. أما مخطوط الشاه ناميا حقيقت، فيروي هذه القصة بشكل مختلف قليلاً (ص 446. مخطوط الشاه نامي اخرى حول أهل الحق (ص 77 و. إيفانوف) يسمى الشخص برخسر و خان برزندجاي) وتجري الأحداث بشكل آخر».

## الأحلام التاريخية:

إلا أن الأحلام الأكثر شهرة عند أهل الحق هي تلك التي تدعى Roya – ha إلا أن الأحلام الأكثر شهرة عند أهل الحق هي تلك التي تدعى ya – Cadeqa أي أحلام حقيقية . وتذكرها وثائق ملكية قرية (أنزالا) في الشمال الشرقي من كرمنشاه التي تعود إلى عام 933 للهجرة.

يقال إن هذه الوثيقة توجد عند أهل الحق التابعين للسيد يدغاي (Yadegari)، وفي أرشيف إدارة الأوقاف في مدينة كرنت (Kerend) (1) ونحن أيضاً نمك عدة نسخ منها، وحسب هذه الوثيقة فإن شخصاً يدعى قامم أو دين سجن لمدة سنتين في سجن بغداد بناء على أوامر وزير المدينة شاهرمند ولم تفلح المساعي الكثيرة التي بنلها أعيان بغداد وبذلتها عائلته لتحريره، إذ أنه بقي في سجنه، فنصحته أمه أن يدعو الى الأب يدغاري حتى يحرره، وهو قديس من أهل الحق وخليفة السلطان سيهاك ويعيش في منطقة گوران وأورامان في سارانا، القية التي ما يزال مزاره فيها. أخلص قامم أو دين نيته وذرف دموعاً غزيرة وركز كل تفكيره على الأب يدغاري فحلم بشخص يقول له: «قامم أو دين لقد أنقذاك» حينها سأل قامم أو دين: «آه يا سيدي ولكن من أنت»؟ أجابه الشخص: «أنا الشيخ يدغاري وانا أسكن في سارانا زاردا ليزدشود». وفي صباح اليوم التالي، حرره الوزير شاهومند وقدم له الهدايا. ويذكر في ليزدشود». وفي صباح اليوم التالي، حرره الوزير شاهومند وقدم له الهدايا. ويذكر في يدغاري عصاه على بلعومي في الليلة الماضية، وأمرني بتحريرك». واثر خروج قامم من السجن منح الأب يدغاري وقف (Waqf) ملكية أنزالا. ويؤكد هذا الحدث تواقيع عدد كبير من الشهود على هذه الوثيقة وما يزال هذا الوقف موجوداً إلى الآن. سنذكر

هنا مثالاً آخر عن الأحلام التاريخية عند أهل الحق. تروى هذه الحادثة بأشكال متفاوتة قليلاً بين كتاب الشاه ناميا حقيقت (ص 265) والتقاليد الشفاهية التي صادفناها أثناء تحرياتنا. نفضل هنا عرض الرواية التالية التي نجدها أفضل من الروايات الأخرى، إذ أنها دارجة عند أهل الحق. ينبغي أن يصنف هذا الحلم ضمن الأحلام التي تستخدم أطراً تاريخية بصيغ تاريخية وينبغي أن يدون مع المفاهيم الخاصة بأهل الحق.

كان للخلفة العربي هل ون الرشيد (1)، خليفة بغداد الذي يعتبر ملحداً وملعوناً، أخ يدعى بهلول، يعتبره أهل الحق تجسيداً إلهياً، تجسيداً لعلي (كان الصوفيون وأهل الحق فقط من أناس تلك الفترة يؤمنون بأن بهلولاً تجسيد إلهي). أما هو فكان يخفي ازبراءه واحتقاره لنقائص أخيه تحت ثوب الجنون. ذات يوم كانت زارين زوجة الخليفة، وهي من عائلة إيرانية برمكية، تتجول في الريف. فرأت بهلولاً منهمكاً في جمع كومة من القرميد كما يفعل الأطفال. سألته عما يفعل فأجلها بأنه يبني أجنحة للسكن في الجنة. فسألته بما يبيع إحداها. أجابها: «أريد عقدك المصنوع من الجواهر» أعطته زارين عقدها الشين عن طيب خاطر. هذا العقد الذي وزعه بهلول فيما بعد على الفتراء (أو على الأطفال حسب الشاه نامه).

وبعد عدة ساعات النقى الخليفة هر ون الرشيد بدوره ببهاول الذي كان ما يزال يلعب بالقرميد. فسأله الخليفة السؤال نفسه، وتلقى الإجابة نفسها، غير أنه عامل بهلولاً على أنه مجنون، قائلاً له أن يخجل من نفسه، في تلك الليلة، حلم الخليفة أنه يرى زوجته زارين في جناح رائع في الجنة وهي محاطة بالملائكة وتحلق بينهم، أراد الخليفة أن يدخل إلى هذا الجناح لكنه منع من الدخول، أيقظه الغضب والخجل من نومه، وتوجه إلى زوجته زارين وقص عليها الحلم الذي رآه، وسألها كيف يجد نفسه يمنع من الدخول إلى الجناح وهو أمير المؤمنين، بينما يسمح لزوجته أن تدخل. فأخبرته الزوجة بحكايتها مع بهلول، حاول هر ون الرشيد أن يضاعف الشن غير أن بهلول لم يقبل بذلك: (لا)، قال له بهلول، (لأنك ذو طبيعة مخادعة، والأكثر من ذلك أنك رأيت قبل أن تشتري. فهل تعقد أنه يمكنك أن تساوم مع الله!).

<sup>(1)</sup> أو هارون الراشد.

محمد موكري

رمزية الدرة في الفلكلور الفارسي وعند أكراد أهل الحق

العوان الأصلي

Le Symbole de La perle Dans le Folkore Persian Et Chez les Kurdes Fideles de Verite (Ahl – Al – Haqq) Mohammad Mokri

المصدر

Journal Asiatique Anne 1960

تمثل الدرة قيمة رمزية غنية جداً في إيران بالمعنيين الاجتماعي وتاريخ الأديان (1).

فحسب قصة أسطورية ذكرها سعدي في البستان (گلستان)<sup>(2)</sup> تعتبر الدرة قطوة مطر سقطت من السماء وتلفقتها صدفة تقدمت إلى سطح البحر لتسقبلها. فتحولت قطرة الماء هذه التي هي بذرة سماوية إلى درة. أنظر أيضاً إلى المثنوي ل. جلال الدين رومي<sup>(3)</sup> ونظامي (Nizami) اسكندر . نامه<sup>(4)</sup> وهفت . پيكر<sup>(5)</sup>.

تستمد هذه الأسطورة أصلها من الفلكلور الفارسي وتشكل موضوعاً متكرراً في الأدب. من جهة أخرى نجد حديثاً يروى عن الرسول. ولا يسعنا الخوض في صحته هنا . يعرض الفكرة نفسها:

«إن لله عباداً مثلهم في الدنيا كمثل المطر، إذا نزل في البر نبت البر، وإذا نزل في البحر خرج الدر».

عمل القزويني في (عجائب المخلوقات) على إيجاد تفسير علمي لهذه الأسطورة. فهو يروي أن نسيم الربيع يحمل قطيرات الماء من بحر أوقياس (Oqias)؟ إلى الخليج الفارسي. تحوي هذه القطرات أحياناً مادة مائعة مثل الزئبق. عندما تصل إلى البحر يفتح المحل صفقيه (مصراعيه) حتى يستقبلها

<sup>(1)</sup> قارن ذلك مع مقالتنا المعنونة بـ صيد اللؤلؤ في الخليج الفارسي (1960) . A. J.. N3, p.1960 . (381 -397 .

<sup>(2)</sup> سعدي الشيرازي Saadi، البستان، نشر بواسطة م. ا. فورغي، طهران 1316 هجري شمسي. ص 122 (المقطع الرابع). قارن أيضاً ص 4 . 5 . 105 (المقطع الثالث)، ص 160 (المقطع الخامس) السيدة جان ديولافوي (جور ذال دي فوي، 1884 . 1886) باريس 1888.

<sup>(3)</sup> جلال الدين رومي، المثنوي، المجلد الأول، حوالي 1468 - 1469 نشر وترجمة نيكولسون، لايدن، 1925.

<sup>(4)</sup> نظامي، إسكندر . نامه، نشر لاكنو Luknow، 1879، ص58.

<sup>(5)</sup> نظامي، هفت . بيكر ، نشر فهد داستغردي ، الطبعة الثانية ، طهران ، 1334 هجري شمسي . ص 19 ، 27 ، 49 ، 52 .

فتظهر الدرة التي يتوقف حجمها على حجم القطرة الأولية. هنا تتم مقارنة المحلرة بالرحم الذي ينغذ إليه السائل المنوي. فتتعرف على رمرية من النموذج الغابر تشدد على الشبه بين الصدفة والعضو التناسلي عند الموأة. والدرة داخل المحلرة تشبه بالجنين. نجد الرمز نفسه في أغلبية الأخبار الدينية من إيرانية وهندية ويونانية وتتميز الأخيرة بأسطورة ولادة أفروديت الشهيرة (1).

وتؤخذ الدرة السليمة في الأعمال الفلكلورية والأدبية الإيرانية كومز للعذرية. نجد ذلك أيضاً عند الأكواد بشكل عام وفي كتابات أهل الحق بشكل خاص، ويتم استخدام العبارة التالية للدلالة على فض البكارة «يثقب درة البكارة».

من جهة أخرى تعتمد طائفة أهل الحق النموذج الأصلي (archetype) نفسه: فكل أمهات التجسدات الإلهية هن عذارى واسمهن بشكل أساسي هو رمز . بار (Ramz – Bar) (سر البحر . رمز البحر م. م)<sup>(2)</sup>.

وتتم مقارنة الطفل بالدرة والأم بالصدفة. في قطعة شعرية من الإسكندر المه يشبه نظامي عملية الحمل بالإسكندر بتشكل درة ملكية في صدفة خصبها مطر الربيع. وفي المنحى نفسه نذكر هذه القطعة الشعرية من العمل الفلكلوري (أسرار حمزة) (3):

### اأین ترك پریجهر خدایا خلف كست وین گوهر یكنانه در صدف كست

هذه الدرة القويدة من أي محارة خرجت؟

«يا إلهي، ابنة من هي هذه الحسناء

وبصدد ولادة أحد الأمراء يذكر:

<sup>(1)</sup> آلهة الحب والجمال عند اليونان. تقابلها فينوس عند الرومان. وعشتار عند الساميين، تخرج أفروديت من قلب محارة ضخمة من عمق المحيط حين ولادتها.

A. J. 1956.) قرلن، مقالنا اثنان وخمسون بيتاً من شعر الشيخ أمير باللهجة الكورانية (2) Akten des undzwanzigsten Incarnationalen وفكرة التجسد عند أهل الحق (N4 Orientalisten Kongress. Munchen 1957. P. 496 – 498.

<sup>(3)</sup> رموز حمزة، طبعة حجرية تحت إشراف برويز ميراز، ابن فتح علي . شاه، تبريز 1320 (1902)ص 326.

«لقد جعلت المرأة، التي هي كالشمس المخفية وراء الحجب» يخرج من محارتها في نهاية الشهور التسعة درة، هو ولد أشبه بالشمس المتلألئة، لا بل هو أكثر بهاء من الشمس نفسها (1). لقد استخدم نظامي كلمة «درة» (Dorr) في تركيب اسم علم هو درستي (Dorr-satti) كاسم أحد الأميرات السبع في هفت ـ بيكر (2).

وكتب المؤرخ الجويني (أواسط القرن الثالث عشر) بصدد زواج ابنة السلطان محمد خول زم . شاه من السلطان عثمان: «سلطان عثمان از صدف خاندان سلطنت دري و از نجوم آسمان معالي بدري را خطبه كرد. سلطان (محمد خورازمشاه). باجابت آن ملتمس اورا مشرف كردانيد».

«لقد طلب السلطان عثمان من العللة المالكة أن تمنحه درة، مثلما تمنح الصدفة...، ووافق الخوارزم . شاه على ذلك».

تتم مقارنة السلسلة العائلية أحياناً مع خيط من الدر المنتظم (Dorr Manzum) (الدر المنظوم). وتستخدم الصورة نفسها بصدد الكلام المصاغ على شكل شعري (3). ويشار بكلمة «درة» في الأدب الفارسي إلى كلام أو فكرة تقيقة، أما بسبب جمالها أو كونها نتاج الموهبة الإبداعية للمؤلف، فيقال على سبيل المثال: «نكته، زيباتر از در يتيم» فكرة ذكية أروع من درة نادرة (4)، وأيضاً يقال «غواصان دريلي دانش، غواصان درياي معرفت»، وتعني «معارف وعلوم بعمق البحر».

«غواصان دريلي حقايق»، «حقائق بعمق البحر».

<sup>(1)</sup> نفس المصدر ، ص 10.

<sup>(2)</sup> ذكر ص 78.

<sup>(3)</sup> نظامی، هفت، بیکر ذکرت الطبعة (ص 27).

<sup>(4)</sup> سواج الطريق، كتبها عام 1581 (989 هجري) الملا أبو بكر ابن هدايت الله كوراني وردي، وقد قدمها مؤلف هذا النص في مجلة Yadegar، طهران، (العدد 6 و 7 للسنة الخامسة، إسفاند، 1327 هجرية شمسية = (شباط 1949).

«لؤلؤ تر ز لعل تازه فشاند» أي «ينشر الدرر البهية من شفتين من المقيق الأحمر»، يقال هذا عن حديث آسر.

«گوهر در رشته کشیدن»، نظم الدر «عند نظم الشعر».

كما استخدمت عملية تقب الدرة التي تتطلب براعة كبيرة كنوع من المجاز لكل جهد دقيق وأنيق، ومتميز. وبهذا المعنى يقول حافظ «يثقب درة الكلام»:

بخوان غزل گفتي ودر سفتي، بيا وخوش بخوان حافظ

كه بر نظم تو أفشاند فلك عقد ثريا را(1)

«لقد قلت غزلاً وتقبت درة»

«آه يا حافظ، تعال وغنِّ حتى تش السماء على أشعارك (درراً من عقد المشاهير من الشعراء (Pleeades) وأيضاً يقول ساني: «تقب درة الحمد لله»

شکر اورا کسی چه داند گفت

گهر شکر اوکه داند سفت

«من يستطيع شكر الله؟ من يستطيع ثقب درة عمل الشكر هذا»؟ الكلمة المستخدمة للتعبير هي كلمة الدر العربية الأصل (Dorr) أو «گوهر» ذات الأصل الإيراني، كما تستخدم كلمة لؤلؤ (Iolo) العربية.

غير أن الاصطلاح الدال على الدرة بالمعنى الصرف هو مرواريد (Morvarid) باللغة الفارسية وبالبهلوية. قارن ذلك بالكلمة اليونانية Margarita واللاتينية Margarita التي منحت الاسم لإحدى الأزهار، كذلك الحال في الفارسية (كل مرواريد) (Gole Marvarid) وردة المارغريت. كما أنه اسم علم في الهارسية وبشكل خاص بالكردية مرواريد. لقد أخذت كلمة گوهر في

<sup>(1)</sup> ديوان , X aja Sams ad din Hafez Sirazi حرره محمد قزويني والدكتور ك. جاني، طهرل، (1) ديوان , 1320 هجري شمسي. غزل 4 (ص 4 الخط 4).

النصوص البهلوية (1) كما في الفارسية، بمعنى مجرد يدل على «الجوهر» و «المادة» (Substance Essence) بالتعارض مع «الحدث العرضي (Accident)»، أو «الأصل» و «المصدر» ومن هنا «العرق والنسب». وكثيراً ما نجد هذا التعبير في الأعمال الملحمية وخاصة الشاه. نامه للفردوسي: با كوهر (ba – gawhar)، نكو گوهر (Neko – gawhar) من عرق نبيل، بد گوهر (bad – gawhar) من عرق سيء.

من جهة أخرى تستخدم كلمة گوهران (Gawharan)، وهي صيغة الجمع من گوهر، وكلمة چار گوهر (Çar – Gawhar) للدلالة على العناصر الأربعة (2). و بصدد أصول اشتقاقات هذه المغردات فإن أفضل ما يمكننا فعله هو اقتباس بعض المقاطع من التحقيق الذي قام به البروفسور بينفنست لقلموس أصول الكلمات السنسكريتية للسيد ماي هوفر. وقد ظهر هذا التحقيق في OZL العدد 1/2 1960 1/5 col 1960.

يعطي السيد ملي هوفر في المادة gotra التحيد التالي:

Cotram: N. Kuhstal, stall Gechlecht, Familie.. = m. p: Gohr, vornames Gechlecht, Marterie, Edelstin, sog. Yws, Gechecht, Materi Wackernagel, Neup. Gohar Edelstien.. zu gauh, s. auch 11/2. 79.

يعطينا السيد بينفنست إيضاحات مهمة عن هذا الموضوع حيث يؤكد أن العلاقة بين الصيغ الهندية والإيرانية لهذه الكلمة تثير الكثير من الأسئلة الصعبة. السؤال الأول كما يقول هو حول شكل Gotra. ما هي الطبيعة التركيبية للعلاقة القائمة بين Gotra و Gau وهنا تتبغي الإشارة إلى مشكلة

<sup>(1)</sup> قارن المقطع الثاني (ص 34. 35) Skand- Gumaknk Vicar (35. 34 الحل النهائي للشكوكات، فارن المقطع الثاني (ص 34. 35) Pazad Pdhlvi و. ب. بيير . جان دو ميناس، و. ب. Helfsbuch des pahlvi (t. I, Texte ynd Index فريبوغ (سريسري) 1945. هـ. س. نيبرغ . des pahlvi Worter, Upsala, 1931)

<sup>(2)</sup> قارن، على سبيل المثال، بورهان . جامه لمحمد كريم تبريزي، تبريز، 1260 هجري (= 1844).

جديدة. إذا ما أخننا في اعتبارنا معنى Gotra باللغة الهندية، فستظهر مشكلة جديدة هي أن معنى «إسطبل، حظيرة للأبقار» هو فقط ما يثبته الـ V. R. فهل يقود هذا بشكل مباشر إلى معنى «عائلة، اسم العائلة»...؟. القواميس تتقل من كلمة إلى أخرى وكأن هذا الانتقال يجري من تلقاء نفسه وكلها لا تذكر أن Gotra (كاسم) للعائلة يستمد جذوره من مفهوم «الإسطبل»، الذي يتميز عنه تماماً. أخيراً فإن المقارنة مع الصيغة الإيرانية لم تعد بسيطة، Hubchman persische Studien في الصفحة 96 الرقم 948، يرى في العلاقة بين الكلمة السنسكريتية Gotra والفارسية Gohar على أنها «حرجة» «Bedenklich»، ومع تقدم المعرفة باللغة الإيرانية فإن التفارق بين صيغها وبين صيغ اللغة الهندية تتزايد أكثر من أن تتناقص. فبالفارسية Gohar تعنى «المادة الأساسية، «الجوهر الخاص». وبالتخصيص تعنى أيضاً «المعن»، «الحجر الكريم» كأصناف مختلفة أو أنواع من «المادة بامتياز». كما يمكن أن تطلق على «الطبيعة الأساسية» للخُلُق الإنساني. في كل الأحوال لا يمكننا العثور في كلمة Gohr سوى على معنى مجرد، وهنا لم تعد هناك أية صلة مع Gan بشكل رئيسى، يمكن للصبيغة Gohr أن تعود إلى Gauora» \*، ولكن بالقدر نفسه إلى Gavaora\* (قارن بايلي، المشاكل الزردشتية، ص 83). وإذا ما حللناها في اللغة الإيرانية نفسها، يمكن أخذها كاشتقاق اسمى للجنر «Gav» بمعنى «ثور بواسطة Ora». ماذا بقى إذن من تساوي الكلمة السنسكريتية Gohr=Gotra الفارسية الوسطى؟ يمكننا، من وجهة نظري، أن نواجه احتمالين فقط. فإما أن Gotra السنسكريتية «بمعنى عالمة» متطابقة مع Gorta «بمعنى إسطبل» (وهذا لم يبين)، في هذه الحالة لم تعد الكلمة الفارسية Gohr لها أي محل هنا. أو أن Gohr الفارسية الوسطى بمعنى «مادة» ترتبط مع السنسكريتية Gotra بمعنى «جوهر بناء، خاصية أساسية» حينها فإن السنسكريتية Gotra بمعنى «إسطبل» هي كلمة مختلفة يصعب تحليلها.

إن صورة الصدفة (القوقعة) المنغلقة توحي، كما في اللغة الغرنسية، بفكرة شخص منغلق على نفسه:

# همان به گر آسدتن گوهري که همچون صدف سر بخود دربری

«إذا ما حملت درة في نفسك، فالأفضل أن تنغلق على نفسك كما تفعل الصدفة».

ترمز الدرة إلى الولادة الروحية، للمعرفة، بمعنى الصوفي. انظر بشكل خاص إلى النشيد الشهير للدرة من أعمال توماس<sup>(1)</sup>.

أن الصوفي يسعى دائماً للوصول لمثاله ولغايته، إنه «گوهر مقصود» أي «درة المثال»، «درة ما هو مرغوب» أي «گوهر مراد».

هكذا يقول حفظ (1320. 1388) في قصيدة غزل:

سلها دل طلب جام جم از ما میکرد آنچه خود داشت زبیگانه تمنا میکرد گوهری کز صدف کون ومکان بیرون طلب از گمشدگان نب دریا میکرد (2)

«كان ومنذ أعوام طويلة يطالبنا القلب بكأس جمشيد (<sup>3</sup>)، وفي الواقع كان يطالب الغير بما عند نفسه. كان القلب يطالب التلهين على ضفف البحر بدرة خارجة عن صدف أي كون ومكان».

البحث عن الدرة يمثل هنا البحث عن الجوهر الأعلى (Essence sublime) المخقي في الذات (Cache Dans le Soi). يقول الكاتب المتصوف الكردي ملا أبو بكر ب. هداية الله زوراني كردي (المتوفى سنة 1014 هجري = 1605م) وهو مؤلف سراج الطريق (4):

The apocryphal New Testement <sup>(1)</sup> حروه جیمس، أکسفورد، 1935، ص 411 وما يتبع.

<sup>(2)</sup> مذكور ، الغزل 142، ص 96، الخط الساس والسابع.

<sup>(3)</sup> الكاس الذي رأى الملك جميشد من خلاله العالم. وهي تملك العديد من المعاني عند الصوفيين، إحداها هو قلب المنتسب.

<sup>(4)</sup> سواج الطريق (انظر الملاحظة رقم 15) ص 7.

«أنت يا من تبحث عن الدرة الثمينة في الصدفة، ينبغي أن تترك ثيابك وحياتك الخاصة على ساحل لا».

كذلك استخدم الحريبي هذا المجاز في إحدى مقامته (2) قائلاً: درة الطريق (3) لا يصونها إلاً صدف الشريعة

لقد استخدم المتصوفون التعبير التالي «گوهري صبر» «درة الصبر» بالتعارض مع «الحجر البخس لفاد الصبر»، «خرمهره ناشكيائي». الاصطلاح المستخدم لمعارضة الدرة هو (خر مهره) الفارسية أو الخزف بالعربية. تمتلك الدرة، في الشرق وبخاصة في فارس، منزلة رفيعة مشنقة من قدسيتها. لهذا فهي تزين تيجان الملوك. ونجد آثار هذه السمة نفسها في الحلي، وخاصة الحلق المرصع بدرر نادرة وثمينة: وينعكس شيء منها على الأشخاص الذين يحملونها. تتم الإشارة دوماً في القطع الشعرية والنثرية الفلكلورية الإيقاعية إلى الحلق الدري للساقي. تنتهي هذه بأن تصبح كليشة أدبية تكون وظيفتها الأساسية هي تزويد القافية إلى العبارة:

### ساقیان دار درکوش، باده، چون خون سیاوش بگردش در آوردند.

ويروي حمد الله المستوفي (Hamd – Allah – Mustawfi) مؤلف نزهة القلوب (المكتوب سنة 740 للهجرة = 1340) بأن السلطان أمير توشبان (Tchupan) من منطقة نيسابور، وضع خاتماً مرصعاً بالدرر في غلاصم إحدى الأسماك في مكان يبعد عن طوس (Tus) أربعة فواسخ (Farsang) وكان

<sup>(1)</sup> لا، La، أداة نفي تقوم، في الشهادة الإسلامية، بنفي كل ما هو إلهي غير الله، ومن هنا إبعاد كل ما هو غير إلهي عن الحقيقة، وبخاصة الانفصال عن الذات والفناء الصوفي.

<sup>(2)</sup> ذكر في سراج الطريق (القرن الثالث عشر). لم نجد نص هذا الاقتباس في مقامات الحريري، المنشورة باللغة العربية مع تعليق منتخب من قبل سيلفستر دو ساسي باريس، 1822.

<sup>(3)</sup> الطريق تعني هنا الطريقة الصوفية (م. م).

أفراد الحاشية (Courtisan) يتسلون بجعلها تقترب من سطح النبع عبر رمي فتات الخبز. فهل كان هذا لغلية التمتع بالمنظر الجليل للسمكة، أم أنه طقس تم نسيان فحواه؟ لا يجيبنا المؤلف على ذلك (1).

تمتك العقود اللؤلؤية قيم رمزية، ويتم التشديد على هذه الحلي الثمينة عند وصف جمال إحدى الأميرات، أو حتى أية امرأة بشكل عام. كان يتم صناعة العقود اللؤلؤية ذات اله (104) لؤلؤات في الماضي في إيران وبين القبائل الكردية. وهذا العدد نفسه من الدرر ذكره ملركو بولو في الهند عنما تحدث عن ملك مابل (Maabar) (شاطئ الكوروماندل) الذي يحمل شريطاً يحوي (104) لآلئ «لأنه كما يقول» يردد كل يوم، في الصباح والمساء، (104) أدعية على شرف أصنامه (2).

من العقود الأسطورية الشهيرة في الفلكلور الفارسي هو العقد الذي تلقاه الإسكندر من الشمس على شكل إتاوة (Tribut). لقد شكل موضوعاً لحكايات شعبية عديدة، يمكننا أن نجد مثالاً عنها في أحد الأعمال النثرية الذي يبدو كأنه نسخة مبسطة من عمل نظامي الشهير «إسكندر خامه (3 وهو يحمل العنوان نفسه، أي (كتاب إسكندر)». وحسب هذه القصة فإن الإسكندر بعد أن فتح الشرق، وصل إلى نهاية العالم. هناك كانت الشمس وهي في مخبئها تشبه بئراً ينبثق منه اللهب، وكانت تعود إليه كل مساء لتخرج في الصباح وهي تركب أسداً. وبعد ثلاث محاولات فاشلة، تمكن الإسكندر من غرس راية سلفه الإيرلي جمشيد على حافة البئر لقد وصل إلى البئر وترقب خروج الشمس، وعندما ظهرت أمسكها وسلبها قدرتها، رغم احتجابها وصراخها البائس.

بدا الإسكندر عنيداً، عندما فضل عبور العالم بأكمله لغاية وحيدة وهي الوصول إلى تلك المنطقة وطلب الأتاوة من الشمس.

<sup>(1)</sup> القسم الجغرافي من نزهة القوب الذي ألفه حمد . الله مستوفي من قزوين، نشر من قلي . G. le Srtange, leyden. 1915 p 149

<sup>(2)</sup> ماركو بولو، وصف العالم، نشره لويس هامييس، باريس، 1955، ص 253.

<sup>(3)</sup> اسكندر . نامه (كوليات هفت جلدي) طهران ، (بدون تاريخ) ص 275.

يحسن بنا أن نلمح إلى أن الشمس في الفلكلور الفارسي هي أنثى، فهي تدعى في الحكايات والأغاني الشعبية خورشيد خانم، وقد كانت اللوحات تعرضها بملامح أنثوية. في قصتنا هذه تمنح الشمس الإسكندر أغلى ما تملكه كنوع من الفدية والضريبة في آن واحد، وهو عقدها اللؤلثي الذي لا نظير له، فهو الثروة الوحيدة التي يمكنها أن ترضي ملكاً كان ينعم حينها بكل ثروات الأرض. ويشكل هذا انتصلاً سجله الإسكندر على كبرياء الشمس. حيث اعترفت الشمس بهزيمتها أمامه. وبعيداً عن القيمة الأصلية غير المقدرة للحلية، فإن منحها للملك يتضمن معنى مزدوجاً: في البدلية بكونها عقداً فهي ترمز إلى انثوية وروعة الشمس التي تبرق على غوار تلك الدرر. من جهة أخرى لكونها بكونها رمزاً للنقاء والجمال والندرة، مما يمنحها قيمة استثنائية. وربما يعود إلى بكونها رمزاً للنقاء والجمال والندرة، مما يمنحها قيمة استثنائية. وربما يعود إلى عقد من اللآلئ أو حتى إلى لؤلؤة واحدة قيمة نتاظر الضريبة التي يقدمها أحد عقد من اللآلئ أو حتى إلى لؤلؤة واحدة قيمة نتاظر الضريبة التي يقدمها أحد اللبان، وربما يكون العكس حتى ولو بشكل أقل من ذلك، فربما منحت هذه القصة نفسها.

في الأساطير والحكايات تكون لحى الملوك والأمراء، التي تدل على خيلاء فوق بشري، مرصعة بالحلي وخاصة بالدرر. وربما كانت التماثيل القديمة التي يحمل الرجال فيها لحى «مزهرة» هي من أوحت بهذه الصورة.

تكون الثياب غالباً مرصعة بالدر وخاصة «الغدور» (قنطوره، دور مرواريد دوز) «للفرسان» (عياران) الذين يخدمون الملوك أو الأبطال. وتحمل الأحزمة (كمر . بند)، التي تربط برمزية لا يسعنا التوسع فيها الآن، حلقات مرصعة غالباً بالحلي، وبكون الدر شعاراً للعفة، فقد اقتصرت على النساء. وهناك نوع من الأردية النسائية الجميلة يتألف من وشاح محاط بشريط من الدرر يسمى (شبه حرير مرواريد دوز). كما يمكننا أن نجد أيضاً لفحات مزينة بالدرر تستخدم كعصابات أو أحزمة للنساء والحجال: (شده، مرواريد) وبسبب بالدرر تستخدم كعصابات أو أحزمة للنساء والحجال: (شده، مرواريد) وبسبب

القيمة العظيمة للارر، قد تمنح هذه اللفحات كنوع من الهبة ارفع شأن شخص ما. ومن الأمور الكلاسيكية عند وصف جمال وغيى امرأة ما، يتم تصويرها مع وشاح مرصع باللآلئ مغروش على ركبتيها المتصالبتين بثبات.

في إحدى الملاحم الشعبية الشعرية من الحقبة الصفوية، بعنوان (حير بك)<sup>(1)</sup>، يطعن البطل الذي هو (قزل باش) أي جندي في الجيش الصفوي، من سيف ابنة أحد قضاة كشمير. قد دافعت الفناة عن نفسها بينما حلول هو مغازلتها. وبعد أن جرحته، ربطت جراحه بوشاح مزدوج ترصعه الدرر (شده مرواريد) وذلك كتعويض عن الدماء التي أريقت، وحتى يتمكن من استخدام ثمن الدرر في العناية بنفسه. هذا النوع من الأوشحة المحاطة بالدرر، التي تدفعها غالباً الممالك كضرية، تمنحها الأميرات الحسناوات في القصيص الأسطورية إلى أحبائهن المسافرين، وتستخدم أيضاً كعلامة للعرفان أو كتذكار بينهم.

ويسمى الصندوق الذي تحفظ فيه الحلي، بشكل خاص الدرر، ب (درج) وأيضاً (طبله).

تستخدم العبارة التالية: (درج كهر كشودن) بمعنى «فتح صندوق الدر»، كمجاز للدلالة على حسن الكلام.

وكثيراً ما نجد في القصص السحرية ظهور غزلان بقرون ذهبية وسروج مزينة بالدرر، تغري الأمراء الذين يقومون بالصيد وتبعدهم عن جيوشهم. هكذا تبدأ مغامرات الحب، أو بالأحرى السحر، التي توقع الأبطال في المصيدة.

وكان الأمراء يعبرون عن كرمهم أحياناً بمنح ملء قبعة من الذهب، أو ملء حاشية ثوب من الدرر (زر بكلاه ودر بدامن افشاندن). (23)

<sup>(1)</sup> حيدر . بك (رواية نثرية والمؤلف غير معروف) طهران، مكتبة ومطبعة م . ه . علمي 1319 هجري (شمسي). قارن 8 . 10 ، 16 ، 18 ، 22 .

تشير الدرر في العادة إلى ما هو الأثمن والأغلى. هكذا يقول الإمام فخر الدين الوازي (ورد ذكره في نزهة القلوب ص 152)<sup>(1)</sup> بصدد مدينة هرات Herat:

«إذا ما سألك أحد ما أي المدن هي الأفضل، وإذا ما رغبت في قول الحقيقة فقل: هرات. العالم مثل البحر، وخراسان مثل الصدفة، وفي الصدفة درة هي هرات».

لقد كانت الدرر وسيلة للتبادل في العمليات التجارية عند التعامل مع المواد الشينة. وحسب حمد . الله المستوفي (نزهة ص 49) فقد وجد في حي كولباره (Jolbara) في أصفهان في القرن الرابع عشر ، صنم حجري كبير يزن حوالي 10000 مان (Man)، أي حوالي 11 طن رغب زعيم عباد الأصنام في الهند بشرائه، فمنح فيه عُشر وزن التمثال من الدرر، غير أن السلطان رفض ذلك احتراماً للإسلام.

في المنحى نفسه ، يقال أن الملك إذا ما رضي عن أحد الشعراء والخطباء كان يعمد إلى ملء فمه بالجواهر والدرر. تدعى الدرة النادرة «الغيدة» بـ (كوهر يكدانه) أو كما تسمى في العربية (درة يتيمة)، بشكل خاص عندما تكون سليمة وغير مثقوبة. الدرر التي تستحق أن توضع على التيجان تسمى بـ (درة التاج) وقد أخذت العديد من الأعمال الإسلامية من هذه العبارة، مثلاً «العقد الهريد» و «الدرة الفاخرة».

كثيراً ما تلمح الحكايات الشعبية إلى فن التمييز بين الدرر الحقيقية والدر المزيفة، وتستخدم في ذلك تقنية غريبة حيث تغطسها في الخل. فتبقى الدرر الحقيقية سليمة أما المزيفة منها تفقد بريقها المصطنع فتغدو أحجاراً بخسة (2).

<sup>(1)</sup> لا يحتاج الفخر الرازي إلى تعريف.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup>رموز حمزه. ص 280 ـ 281.

غير أنه في أسطورة كيلوباترا<sup>(1)</sup> نجد أن درراً حقيقية ثمينة تذاب في الخل، بعكس الحكايات التي تحدثا عنها للتو<sup>(2)</sup>. يذكر سعدي في "البستان" خاصية عدم الفساد التي تتمتع بها الدرر يضعها بالتعارض مع الطبيعة القابلة للفساد للإسان الخسيس.

أما في كتاب الإسكندر النثري الذي ذكرناه، فيتم الحديث عن عنقود من الدرر الكبيرة (خوشه مرواريد) بحجم البندق توجد في بلاط الجن. يقوم الفارس الذي يخدم الإسكدر باختلاسها بمساعدة مادة سحرية، هي كحل سليمان (سرمه سليماني)، حيث يضعه في عينيه فيصبح غير مرئي.

تبدو هذه الدرر من نوع خاص لا تستخرج من المحار بل تقدم على شكل عنقود من العنب.

يتم وصف الأطفال ذوي الجمال الخلاب، وهم يولدون حسب الحكايات أحيلاً في مساكن فقيرة ويطون فيها الغرحة والرفاهية، بطريقة تستحضر كنزاً ما: فشعرهم من ذهب، والأحجار تحت أقدامهم تتحول إلى ذهب وفضة، عندما يضحكون تخرج باقات الأزهار وتسقط الدرر النقية من عيونهم على شكل دموع.

يجري الحديث في أساطير أخرى عن أنواع من الدرر تستخرج من البحر إلا أنها لا تولد في الأصداف. بل إن الأسماك وحيوانات البحر تحملها في داخلها وتتكفل بحفظها. هكذا يكتب مؤلف "سراج الطريق" الكردي الأصل<sup>(3)</sup>:

«تناهى إلى سمع أحد الدراويش أنه إذا ما كرس الإنسان قلبه وأخلص نيته، يمكنه أن يزيح الجبال وأن يجفف البحل. ذهب هذا الدرويش الذي كان واثقاً من طهارة مقصده، إلى السلطان سنجر، الملك السلجوقي، وطلب منه يد

<sup>(1)</sup> قارن، بالمقابل، حكاية الدرة غير المذابة في الحليب، المنكورة في هفت بيكر لنظامي، ص 230.230.

<sup>(2)</sup> طبعة منكورة، ص 174 (المقطع السادس).

<sup>(3)</sup> ص 47. (قارن ملاحظتنا 15).

ابنته للزواج. قال السلطان في نفسه: «إما أن يكون هذا الرجل مجنوناً أو أنه قديس عظيم، أو ربما قد وجد كنزاً. ينبغي أن أمتحنه». هكذا طلب السلطان منه إحضار مئة درة متلألئة (صد گوهر درخشان). عاد الدرويش إلى منزله، وحمل جرة، واتجه إلى شاطئ البحر، حيث ركع ركعتين، ثم بدأ بإفراغ البحر بواسطة جرته، بعد فترة بدأ مستوى الماء بالانخفاض. فتضرعت الأسماك إلى الله طالبة النجاة. فأمرها بإحضار مائة درة إلى الدرويش. بعد أن أحضرت الأسماك الدرر، توجه الدرويش إلى السلطان. دهش السلطان: أدرك أنه يتعامل مع قديس، فقدم له بالإضافة إلى لبنته مملكته وكل ما كان يملكه. غير أن الدرويش رفض ذلك قائلاً: «غبت فقط في إثبات قدرتي الروحية، ولا حاجة لي بابنتك ولا بعطلياك».

تستخدم عبارة (گوهر در خشان) في هذه القصدة، وهي تعني الدرة المتلألئة. وغالباً ما نجد في الحكايات والآداب التعبير التالي «تستخرج الدرة المتلألئة من عمق البحر» دون الحديث عن المحل وهناك اصطلاح آخر في الفلكلور وهو (وگوهر شبچراغ) بمعنى الدرة التي تشع في الليل، مثل السراج. ويمكن للكلمة (گوهر) أن تعني بشكل عام «الجواهر»، «الحلي»، أو «الأحجار الكريمة». لكنها تحدد في كثير من الحالات على أنها درة حقيقية تخرج مباشرة من البحر، أو توجد في أحشاء حيوان بحري. أن مسألة اكتشاف درة أو (گوهر) في جسد سمكة، يمكن مشاهنتها في نصوص وتقاليد مختلفة تعود إلى حقب متنوعة وتعد قصة بولقراط (Polgerate) (1)، حاكم ساموس، شهيرة جداً حيث كان قد رمى خاتماً مرصعاً بالأحجار الثمينة في المحيط، ثم وجده في جسد سمكة. هناك بالإضافة إلى ألف ليلة وليلة، أساطير فارسية وكردية تروي نوادر مشابهة.

<sup>(1)</sup> هيرودوت (الكتاب الثالث) النص مترجم ومؤسس من قبل ف. ي. ميغواند باريس، 1958. ص 69.

ويذكر كتاب الأسوار لحمزة (39) قصدة سمكة كبيرة (Requin)، كانت تزرع البلبلة في البحر وتقلق راحة السكان في مدينة شاطئية. لقد كان سوب من الطيور يحوم فوق رأس السمكة ويظللها بالأجنحة كلما خرجت من البحر. فأوكل ملك المدينة إلى بطل، كان قد حل بالمملكة، حل هذه المعضلة. خمن البطل وجود درة رائعة في أحشاء السمكة (كوهر شبچراغ). فصنع صندوقاً بطول أربعة أمتل وعرض متر واحد ودهنه بالقطران وزوده بكوات زجاجية. وثبت على الجدران الخارجية للصندوق قطعاً من اللحم. دخل البطل في الصندوق وأحكم إغلاقه، ثم أمر بإنزاله إلى الماء حيث ابتلعته السمكة. فرأى البطل من خلال الكوات الزجاجية درة متلائلة في بطن السمكة. حينها كسر الصندوق وقتل السمكة وصعد إلى سطح الماء. فلاحظ أن طيور السماء جاءت لتظلله.

يقوم البطل في سياق القصة بصنع راية من جلا السمكة ويرصعها بتلك الدرة البديعة. وهكذا ستظلل أجحة الطيور جيوشه كلما حملت تلك الراية فيكون ذلك عامل نصر.

يكلف الإسكندر في «الإسكندر . نامه» لنظامي (40) الخضر (Khidr) بالسفر لاكتشاف نبع الحياة (جشمه آب حيات) الكائن في بلاد الظلمات الشمالية. ومنحه لهذه الغاية درة عجيبة (Gawhr) تبدأ بالإشعاع إذا ما اقتربت من النبع. بعد بحث طويل وجد الخضر ذلك النبع بفضل الدرة التي سرعان ما تألقت عندما اقترب من النبع. أما في "أسرار حمزة" (41) فإن النبي سليمان هو من يمنح الأمير حمزة في الحلم درة على شكل بيضة طائر حتى يستطيع عبور بلاد الظلمات.

تلمح الحكايات الفلكلورية غالباً إلى كنوز اكتشفت في الكهوف. وهي عبارة عن سبعين جرة، يقال عنها خسروية (هفتاد خم خسروي)، مليئة بالأحجار الشينة وتسدها سبيكة من الذهب تتوضع فوقها درة متلألئة (گوهر شبچراغ)

تضيء الكهف بنورها (قلرن على سبيل المثال كتاب الإسكندر النثري ص. 113).

هناك أسطورة ممتعة في الفلكلور الإيراني وهي أسطورة «العجل البجري» (كاو بحري). يخرج العجل من البحر ليرعى في مرج من النرجس والنيلوفر فيضع درة متلألئة (كوهر شبچراغ) على الأرض لتمنحه الضوء كالفانوس. إن هذا الحيوان ينتج العنبر عند الإطراح، برغب أحد الأشخاص في الحصول على هذه الدرة الثمينة. في إحدى المرات يدخل هذا الشخص إلى المرج ويغطي الدرة بالطين فيطفئها ويخفيها، ثم يتسلق إحدى الأشجار حتى يتجنب الثور الهائج، بعد أن فشل الحيوان في إسقاطه من الشجرة، عاد إلى درته فلم يجدها. وبسبب الظلمة الداكنة عاد أدراجه إلى البحر، فحصل الرجل على تلك الدرة (1).

يمكتا أن نستنتج من هذه القصدة، أن كلمة گوهر تعني الدرة أكثر من أي نوع آخر من الجواهر لأنها تستخرج من البحر. أما بالنسبة لعجل البحر فلا يسعنا البحث في نوعه لأنه يبدو حيواناً خرافياً. مع ذلك فإن الخاصية المنسوبة إليه تجعله قريباً من حوت العنبر الذي نجد هذه المادة في أحشائه، وهناك رواية مختلفة لهذه القصدة، في "أسرار حمزة" (43)، وهي رواية العغريت (Div) والدرة. لقد كان هذا العغريت مغرماً بدرة رائعة تحفظها إحدى الأسماك الكبيرة (Requin) في فمها. وكانت السمكة تضع الدرة على الجزيرة حيث ترعى لتسقيد من الضوء الذي تطلقه. فشلت كل محاولات العغريت في الاقتراب منها، فقد كانت رائحته العغريتية تخونه دائماً، وكانت السمكة تهرب دوماً حاملة الدرة. باح الغريت المسكين بمأساته إلى أحد الأبطال. بادر البطل بالذهاب إلى الجزيرة بهدوء وغطى الدرة بقبعته. حينها خيم الظلام على الجزيرة وعادت

<sup>(1)</sup> قارن، جلال الدين رومي، المثنوي، لايدن، 1933، المجدد الخامس (الكتاب الرابع) البيت 2922 . قارن، بقرة الماء، مذكورة، ص 230 «عجائب المخلوقات» الملاحظة رقم

السمكة إلى البحر وهي تطلق صرخة مرعبة. ثم ماتت من هول الخيبة. منح البطل الدوة إلى العفريت الذي سرعان ما اعتق الإسلام.

تحافظ الدوة في رمزية الأحلام على سماتها الخاصة ونفسر غالباً على أنها طفل أو زوجة أو سُرية وبعيداً عن ذلك يمكن أن تكون علماً أو ثروة (1).

عرفت الصيدلة القديمة شراباً مقوياً من مكوناته الدرر والعقيق الأحمر المهروس<sup>(2)</sup> ويتحدث القزويني عن علاج يصنع من الأصداف وجد في الإسكندرية في فترات محدودة من السنة. حيث يتم غليها وتخلط مع العرق، تستخدم لعلاج الجذام.

بعد هذه الدراسة عن الدرة في الفلكلور الإيراني، لنرَ الآن الأهمية التي يطرحها هذا الموضوع من وجهة نظر رمزية الولادة، بشكل خاص عند أكراد أهل الحق حيث يكتسب هذا الرمز بعداً كونياً.

فحسب نظرتهم النَشْكَونية (نشأة الكون) (Cosmogonie)، فإن الخلق تم في مرحلتين: خلق العالم الروحي وخلق العالم المادي. في البداية، وقبل خلق هذين العالمين، كان الإله قط موجوداً ولم يكن ظاهراً. ثم خلق درة في عمق المحيط الأصلى وبقى هناك وحيداً.

تعلن شاه ـ نامه حقيقت (3) . «لم يكن هناك في الوجود أي مخلوق غير الحقيقة العليا، الغريدة، الحية، الفاتنة التي كانت تسكن الدرة وكان جوهرها مخفياً . الدرة كانت في صدفة والصدفة في البحر وأمواج البحر كانت تغطي كل شيء».

<sup>(53</sup> صخطوط ص (53) Ta Bir – e x ab

Staats ynd Yniversitats Biblithek . Gottingen K pers, 36 (Orient 155) (1888 von Prof, Kielhorn Geschenkt)

<sup>(2)</sup> هفت . بيكر لنظامي ص 39.

<sup>(3)</sup> شاه . نامه حقیقت (مخطوط غیر مطبوع نمتلکه) ص 35.

نجد في ديوان الشيخ أمير (1) الوصف التالي: «عندما كان ملكي (الله) على شكل يا (Ya)، لم تكن هناك أرض ولا سماء ولا صوت أي إنسان. الله، في مظهر طائر بجناحين ذهبيين» (2)، كان قد حل في الدرة النقية . حينها كان ملكي يسكن الدرة، والدرة في عمق المحيط غير مرئية السر . لم يرغب في البقاء وحيداً، فعبر عن قدرته وخلق العباد المخلصين، وأبرم عقداً مع عباده، ثم خرج من الدرة دفعاً قدمه اليسري إلى الأمام».

في مخطوطة Ala – Ala – Inderes في نصوص أهل الحق التي حررها م. و. إيفانوف (عباد الحقيقة في كردستان، لايدن، 1952، ص. 5) يمكتا قراءة ما يلي: «عندما صنع خالق العلم في بداية خقه بقدرته المطلقة، الدرة جعل يظهر في قلبها خمس صور من صوره المحضة». في هذه المجموعة المختارة من نصوص أهل الحق نفسها، وضمن مخطوطة فارسية للدوريش كل شير سبزواري، عثرنا على هذا المقطع حول الخلق: «في الوقت الذي لم تكن هناك أرض ولا سماء، كان ملك العالم جوهرة في صدفة، واستطاع فيما بعد أن يضع بقدرته قطرة من جوهره في الكوهرة فاستقرت الجوهرة في الكوهرة، ثم أرعد الرب فتحولت الجوهرة إلى ماء وتشكلت السماوات من بخارها والأرض من زيدها»(3).

يذكر مخطوط (عالم حقيقت)(4):

«قبل بدء الخلق كان جوهر الحقيقة السامية وحيداً. موقعه، مكانه لم يكن معروفاً. وحسب كتاب الـ (دفتر dafter) هو وحده يعلم أجله كم عاماً، مئة...،

<sup>(1)</sup> مخطوط شخصى غير مطبوع، ص 42.

<sup>(2)</sup> من الجدير ملاحظة إن آهور امزدا في الديانة الزردشتية، وهو إله الخير والنور، كان يمثل بشكل طائر كبير. ولا تزال صخرة بهيستون الأثرية في فارس تحتفظ بصورته على شكل طائر وهو ينظر بكبرياء إلى داريوس ملك فارس وميديا. (م.م).

<sup>(3)</sup> يلاحظ هذا التلاعب بكلمتي جوهر وكوهر وهذا شائع لدى أهل الحق. لذلك رأيت من الأفضدل إعادة ترجمة هذا المقطع، معتمداً على النص الفارسي بعد أن أشكل علي النص الفرنسي.

<sup>(4)</sup> مخطوط غير مطبوع نمتلكه ص 1.

أو مئات، أو ألوفاً أو ربما لا شيء ..». فغلص في بحر الدرة. مكث فيها سبعين ألف سنة. كانت الدرة في عمق البحر، تقتات من السر، ثم قررت الإرادة الإلهية خلق العالم كما يقول كتاب (دفتر) فشق الدرة وخرج منها.

تستخدم كلمة الدرة في أغلب الأحيان عند أهل الحق بمغى «صدفة» (ولكون الدرة محجوزة داخل المحلة فهي تمثل الكل سوية). ففي (Tadkirat Al) الذي ذكرناه سابقاً نجد المقطع الغريب التالي: «عندما بدأ خالق العالم عملية الخلق بقررته الكاملة، خلق درة وجعل يظهر فيها خمساً من صوره المحضة، لقد قدمت له أضحية.. ثم، وبسلطته العليا انصهرت في صورة واحدة هي الله نفسه، واختفت الدرة، بقي إله الكون خالداً، وحيداً وفريداً».

«بعد سبعين ألف سنة خلق الإله درة أخرى ووجد فيها سبع صور من صوره، ثم ظهرت اثنتا عشرة صورة، ثم أربع عشرة. اختفت الدرة من جديد ووجد إله العالم نفسه وحيداً في العالم الباطن». (فقال: ليس في الدار غير الديل).

«مرت سبعون ألف سنة أخرى، خلق الله درة من عالم الباطن فيها سبع عشرة صورةمن صورته المحضة، ثم بالتتابع سبع وثلاثون، سبع وأربعون، اثنتان وسبعون. وبعد حين اختفت الدرة وبقي إله العالم وحيداً وفريداً».

وبعد سبعين ألف سنة خلق الإله درة جديدة، فرأى فيها مائة وستين صورة عنه، ثم ربعمئة وأربع وأربعين، واختفت الدرة وبقي هو فرداً وحيداً.

«وبعد سبعین ألف سنة، خلق الله درة جدیدة، رأی فیها سبعین ألف صورة من صوره واختفت الدرة».

«بمرور سبعين ألف سنة أخرى صنع الإله درة: ورأى فيها تسعمئة وتسعاً وتسعن، وأخيراً مئة وثمانين ألفاً. اختفت الدرة ووجد الإله نفسه فرداً وحيداً».

«تحدث الإله إلى نفسه، خلال عدة آلاف من السنوات، وتجول. وقرر الظهور لكل الموجودات. فخلق من نوره النقى جوهرة على شكل قنديل. تجول

الإله ستين سنة في ذاته النقية، ظم يكن فيها (أي في الذات الإلهية) أي موجود يفهم الإله، أو يصبح الإله مفهوماً من قبله».

يمكتا أن نجد في طئفة الإزيديين ملامح مشتركة مع أهل الحق، ويمكننا أن نقرأ في الكتاب الأسود Mushafa Rech ما يلي: «خلق الإله في الأصل الدرة البيضاء من جوهوه الثمين، وخلق طائراً اسمه أنغر (Anfar)، ووضع الدرة على ظهر الطائر، فقيت فوقه لأربعين ألف سنة».

سنقوم فيما بعد بدراسة رمزية أحجار أخرى سواء كريمة أم غير كريمة، وبالتحديد تلك التي ترتبط مع الدرة. وبشكل الفلكلور الإيراني، وبشكل خاص المرتبطة بالسحر كمادة خام توفر المتعة لكل من الإنتوغرافيين ودارسي تاريخ الأديان المختصين في فقه اللغات (Philologue).

<sup>(1)</sup> الكتاب الأسود (مصحه فه ره ش) دون في سنة 743 للهجرة . 1342م، ويبحث في العادات والمعتقدات الدينية لدى الإيزدية . وهو مؤلف باللغة الكردية ويتألف من 10صفحات و 152 سطر . ويعتبر الكتاب الأسود مع كتاب (الجلوة الذي يبلغ حجمه 8 صفحات به 109 أسطر ) الذي يعتقد بأن الشيخ عدي بن مسافر الأب الروحي للطائفة هو من ألفه . والكتابان المقدسان لدى هذه الطائفة .

## (شاهنامیه حقیقت)

بعض النصوص المختارة من كتاب «شبا هناميه حقيقت» للحاج نعمت الله موكري مع ترجمتها النثرية وتعليقات وملاحظات

حكايت بناشدن دو جهان بفر مان خداوند تعالى بو عده شش روز (1)
قصة خلق العالمين بأمر الإله تعالى في مدة ستة أيام
كه ناگاه أز غيب صوتي رسيد بگفتا كه أي عاشق پر أميد
وصل صوت من السماء على حين غرة قائلاً يا أيها العاشق المفعم بالأمل
ترا خواسته يار زان بزمگاه كه تا يك دوجامي مي اندر

لقد أراد الإله في مجلس (الشرب) هذا أن (تجترع) كأساً أو كأسين من الخمرة

بنوشي وسرمست گردي بحق بخواني ثناي حق از آن ورق لتشرب وتسكر بالحقيقة وتشدو بأوصاف الحق من هذا (الكتاب) كنى داستان حقيقت بيان چگونه شده خلقت دو جهان

لترو قصة الحقيقة وكيف تم بناء العالمين

چو بشنیدم این صوت برخاستم یکی جثدن وسور بردل آراسدتم عندما سمعت هذا الصوت نهضت وأقمت احتفالاً (لقلبي) برفتم شدم داخل جمع یار شدم روشن از یار پروانه وار

<sup>(1)</sup> يبدأ هذا المقطع من الصفحة (55) وينتهي في الصفحة (72) من كتاب شاهناميه، حقيقت. وهو يتضمن 360 بيتاً. مرقمة في ترتيب الأبيات من البيت رقم (995) إلى البيت رقم (1355). م الجزء الأول المسمى الفردوس.

ودخلت إلى مجلس اله (يار، الإله) وتشيعت من نور الإله مرا داد رخصت نِشَستم بگاه بسجده فتادم بدرگاه شاه فأذن لي أن أجلس في حضرته وخررت ساجداً أمام باب (الشاه، الملك، الإله)

پس آنگه خدلوند زان بارگاه بفرمود تا ساقي مه لقا
وبعد ذلك (أمر) الإله من بلاطه أن يأتي الساقي البهي الطلعة
دوجام ميم داد خوردم بخوش شدم مست وبيدار گشتم بهش
أعطاني كأسين من الخمرة وشربتهما بتلذذ، وسكرت حيث بلغت نروة
البقظة.

بنُطق آمدم خواندم أوصاف الملك (الشاه) ورويت القصة من أولها حتى آخرها فنطقت وشدوت بأوصاف الملك (الشاه) ورويت القصة من أولها حتى آخرها كنون كويم از حكم پروردگار چه سان گشته خلق دو عالم بكار والآن أقول . من أمر الإله . كيف تم خلق العالمين بروز أزل شاه باهفتنان هميخواست خلق كند دو جهان ففي يوم الأزل أراد الإله . معه الهفتتان . أن يخلق عالمين بناي جهان پس جهان آفرين نهادى بآيين روح الأمين فبنى العالم خالق العالم مؤسساً على شريعة روح الأمين نظر كرد خداوندگار بسوى همان در گوهر بيار وألقى الإله أول الأمر نظرة على نفس الدرة الحبلى بكوهر يكى برق سوزان از آن در بجست بتابيد، جوشيد، أز هم

انبثق من تلك الدرة برق حارق ومضيئ، مهتاجاً وانفصل عنها بشد گوهر وجوهر ازوى جدا هويدا بشد نور ذات خدا

وانفصل الكوهر والجوهر عنها واتضح نور الإله

ولی نار از آن در فروزان

بدی چو مشعل در آن بقعه سوزا

وانطلقت النار المضيئة من الدرة كالمشعل اشتعل في تلك البقعة بآن شعه، نار دودي دميد سماوات از آن دود نار آفريد

ومن تلك النار انطلق الدخان فتشكلت السموات من دخان تلك النار ز دود همان مشعل تابدار نه أفلاك وهفت چرخ شد أستوار

ومن دخان ذلك المشعل المضيء استقرت (تشكلت) تسعة أفلاك وسبع سموات

بروی جهان بیستون شد علم بیفراخت بر عرش لوح وقلم

وأصبحت علماً تسنده أعمدة (تتتصب) أمام العرش واللوح والاقلم ز پرشنگ آن شعله، پُر شرر همه اختران آمد اندر نظر

ومن جمال تلك الشعلة التي يتطاير منها الشرر. تبدت النجوم للنظر كواكب، بروجات شد آشكار بگردان گردونِ چرخ دوار

وظهرت الكواكب والأبراج تدور في أفلاك دائرية منتظمة ز خلط همان كاخ در ثمين شد إيجاد هفت تخت كه زمين

ومن اختلاط (عناصر) بنية الدرة اليتيمة ثم خلق طبقات الأرض السبع بجوشيد آن بحر از تاب نار بخار وكفى شد از أو آشكار

وإلى نلك البحر من حرارة النار وظهر فوقه البخار والزبد

بخار چون از آن يم بافلاك چست زگرد غبار آن بخار لخت عندما انطلق البخار من ذلك البحر إلى الأفلاك تشكل الغبار من جزيئات ذلك البخار

بشد خلقت ابر از آن لختها گهی جمع، گه پهن شد در هوا

أو من تلك الجزئيات خلقت الغيوم تارة مجتمعة أو أخرى متغرقة في الهواء از آن كف كه برروى دريا بدى زوى در زمين خاك پيدا شدي ومن ذلك الزبد الموجود على سطح البحر ظهر التراب في الأرض زيس خالق از قدرت خويشتن دو تصوير خلقت نمود از دوتن

وبقدرة الخالق ذاته تم خلق صورتين من جسدين

یکي صورت گاو ودیگر أسد مجسم شدی هر دو از دو جسد

إحداهما على شكل ثور (بقرة) والآخر على شكل أسد، مصورين في جسدين دوتن آن بدى گفتم أندر سدبق شدند خلق هر دو ز عينان حق

هذان الجسدان اللذان نكرتهما خلقا من عيني الحق

چنان است مسما دو تن یکي أیوت ودیگری روجیار

وسمي هذان الجسدان اللذان خلقتهما الملك (شهريل) به أيوت للأول والثاني روجيار

ز أيوت بشدآن بقر آشكار شد إيجاد شيراز تن روجيار من أيوت ظهرت البقرة ومن الأسد ظهر روجيل

نظر كرد بر قعر ديار دگر شد ايجاد آن تخته سنك حجر ونظر ثانية (الإله) إلى قعر البحر فأوجد هذه الطبقة من الحجر

بپهناي آن بحر تخت زمين قوى گشت آن سنك أبيض چنين

وعلى امتداد ذلك البحر امتدت طبقة قوية من الحجر الأبيض زيس حوت از قدرت دادگر بشد خلقت ونصب شد بر حجر

ثم تم خلق الحوت من قدرة الخالق وانتصب فوق الحجر پس آن گاو بر روی ماهي نهاد يكي شاخ بر فرق وي برگشاد

ثم وضع تلك البقرة على ظهر السمكة (الحوت) وأتيت قرناً فوق مفرقها زمين بر نهادى بشاخ بقر بقرمان حق گشت محكم زسر

ووضع الأرض على قرن البقرة بأمر الحق تتثبت من فوق بيثثت بقر شدير شد استوار بيثثت أسد تخت حق بر قرار

وعلى ظهر البقرة اسقر الأسد وعلى ظهر الأسد استقر عرش الحق ز بيشاني گاو وشير خدا دو جام زرين شد ز آنها جدا

وانفصل من جهة البقرة والأسد (التلعين للإله) كأسان ذهبيان يكي بود مه ويكي بود شيد آزآن كاو و از أين أسد شد پديد

أصبح أحدهما القمر والآخر أصبح الشمس، وقد ظهرا من تلك البقرة وذلك الأسد

خداوند از گاو مه آفرید روجیار دگر خور أز آن شیر آمد پدید

خلق الإله من البقرة القمر وظهرت الشمس من ذلك الأسد

که شیر هم شدی خلق از روجیار دگر گاو شد خلق از یادگار

فالأسد خلق من روجيل والبقرة خلقت من يادگار

چو آن مهر ومه ل همان گاو وشیر بشد ظقت از حکم ذات کبیر

هكذا فإن تلك الشمس وذلك القمر هما من البقرة والأسد. مخلوقان من حكم الذات الكبيرة

پس آنکه بفرمان آن کردگار پی روشدنایی لیل و نهار

وتم بناء على أمر الخالق ومن أجل إنارة الليل والنهار دوجام در خشنده، باضيا بشستند هر دو بروى سما

وضع كأسين مضيئتين على سطح السماء

شب و روز گردان دو جام زرین ضیا کشت ز ایشان زمان وزمین

تدور الكأسان الذهبيتان في الليل والنهار فتضيئان الأرض والزمان فروزان بدند دايماً در سما يكي گشت خورشيد ديگر بماه

تشعان دائماً في السماء إحداهما الشمس والأخرى القمر طلوع وغروب دو جام زرين بدوران گردون بود اين چنين

هاتان الكأسان تشرقان وتغربان وتدوران بشكل منتظم

مکان خور ومه بگردان سپهر بود بر سر شیر و آن گاو مهر

مكان الشمس والقمر في (مدار) السماء هو على رأس ذلك الأسد وتلك البقرة (الحنونة).

به پیشانی گاو مه کرده جای بچرخند زان سان بامر خدای

وضع القمر على جبين البقرة لتدور بأمر الخالق من أجل الإنسان بود جاي آن شير پشت بقر انگار ابر پشت شير است مأواى خور

وأصبح مكان الأسد ظهر البقرة وفوق ظهر الأسد مأوى للشمس

پس آن ساج در پشت شیر وبقر بشد محکم أز أمر آن دادگر

ثم أحكم تثبيت ذلك الساج على ظهر الأسد والبقرة بأمر الخالق بتخت همان ساج زرين (1) نگار بود جاي تخت جهان كردگار

وعلى سطح ذلك الساج الذهبي البهي يكون عرش خالق الالم بر آن تخت پر نور ذات كبير بود جاي آن هردو لعل مذير وفوق ذلك العرش المفعم بالأنوار عرش الذات العظيمة عمان تلكم الياقوتتين المنيرتين

که آن لعل ها از ازل تا ابد بباشند در نزد ذات أحد

لتكون الياقوتتان قريبتين من ذات الإله من الأزل حتى الأبد يقيق من دات الإله من الأزل حتى الأبد كليق من بد عقيق ويكي شد يقيق من الأرباد عقيق الأبد الله على ا

أحدهم أصبح عققاً والآخر قيقاً، المخلوقين من نور عين الإله عقبق است برنام مالك طيار يقيق است ايوت بحق هوشيار

عقيق هو مالك طيل ويقيق هو أيوت المدرك للحق بود نيز أيوت إسماعيل يار كه مالك طيار است آن روجيار

کذلك ايوت هو إسماعيل بار ومالك طيار هو روجيار بدي روجيار عاقبت شاه برام اسماعيل شد يادگارش بنام

ثم أصبح روجيل شاه برام (إبراهيم) وإسماعيل أصبح يادگار خور ومه هم از نور آن دو شدند خلقت، أندر جهان جلوه گر

<sup>(1)</sup> يبدو أن هذه الفكرة ذات أصول زردشتية. فالسماء عدهم هي درع آهورا مزدا النهبي الذي يصد عبره هجوم الإهريمانيين، عندما يحاولون اجتياح مملكته.

والشمس والقمر تجليا من نور تلك الجوهرتين ويضيئان في العالم دوگيتي بنور دو تن شهريار شدند منجلي روز وشب پايدار

ويتجلى عالمان في الليل والنهار بشكل مستمر من نور هذين الجسدين الإلهين

پس آن گاه چون کردگونار مجید زمین وسماها همه آفرید

وبعد ذلك خلق الخالق المجيد الأرض والسماوات كلها

بشاخ بقر أرض چون شد سوار بقر هم بماهی شدد پایدار

جعل الأرض تستقر على قرن البقرة والبقرة على ظهر السمكة (الحوت). ذكر حوت از قدرت دادگر بياراست محكم بفوق حجر

والحوت بقدرة الإله مستقر على سطح الحجر بشكل راسخ زمان وزمين چونكه گشتى پديد دگر گرد عالم طنابى كشيد

هكذا ظهر الزمان وظهرت الأرض (وربط) العالم بحبل مشدود ورا نام شد قاف غين از حجل بشد بسته از رشته، آن طناب

ووضع له (حرفي) القاف والغين كحجاب (وهو) مربوط بحبل مجدول أز آن قاف غين بحر گرديد سد شدى لنگر أرضها تا ابد

وجعل للبحر سداً من ذلك القف (و) الغين هو مرساه (طبقات) الأرض إلى الأبد

طبقهاي ارضين چو شد پايدار براو راست شد جملگي كوهسار هكذا ثبتت طبقات الأرض وانتصبت فوقها الجبال كلها

برو بحر وبیشه زوی آفرید عناصر بروی جهان شد پدید

وخلق منها البر والبحر والغابات وظهرت فوقها عناصر العالم جهان داده بر برج وسالى قرار بماه ده و دو، بفصل چهار ووضع العالم تحت نظام البروج والسنة واثنا عشر شهراً وأربعة فصول بأيام هفته بليل ونهار بچرخ اندر آورده پروانه وار

والأيام سبعة مكونة من ليل ونهار تدور بنظام الخالق مه وخور نگه داشت در آسمان شب و روز رخشان بدي درجهان ويستمر القمر والشمس في الظهور في السماء ينيران العالم في الليل والنهار

پس از امر شاه جهان آفرین هر آنچه که بد میل آن هفتنین وبعد ذلك وبناء علی أمر خالق العالم، کما کانت تلك أیضاً رغبة الهفتن زکتم عدم آمد اندر وجود پدیدار شد آنجه بود ونبود

تم من العدم خلق كل ما هو موجود وغير موجود بيال ومه وهفت ليل ونهار بغصل چهار وبعنصر چهار

السنة والشهر وسبع ليال ونهارات، أربعة فصول وأربعة عناصر بفرمان حق هم در آن روزگار ده دو بروجات شد بر قرار

وبأمر الحق أيضاً في ذلك الزمان تم وضع اثني عشر برجاً بموعود شش روز زان بارگاه دو گيتي بشد خلق از أمر شاه

وفي فترة ستة أيام تم خلق العالمين بأمر الملك (شاه)

در آن شش أيام حقيقت نشان

وبدت الحقيقة في تلك الأيام الستة وكان لسان حال (الخاتم) هؤلاء الهفتن

بهفتم شد أیام تعطیل وسور که حق در حقیقت نمودي ظهور

وأصبح اليوم السابع يوم عطلة وعيد حيث ظهر الحق في الحقيقة بخوردند زآن پس زآب حيات شدند حي بباقي بفرمان ذات فشربوا (الهفتن) بعد ذلك من ماء الحياة فأصبحوا أحياء خالدين بأمر الذات

چو شد خلقت جمله هردو جهان همان هشت تن بود اندر زمان هكذا تم خلق كلا العالمين وكانوا جميعهم ثمانية أجساد في ذلك الزمان صفات الله هم بود با هفتنان أز آن رو مسمات با هشتنان

وكانت صفات الله (متجسدة) في الهفتن لذلك سموا بالثمانية ولى ابتداي خليق جهان دوشنبه بد از قول آن هفتنان

غیر أن بدایة الخلق كان من یوم الاثنین كما ذكر الهفتن

که چون بر تراز آن دوروز شدی خلق جبریل با هفتنان

وقبل ذلك بيومين كان خلق جبريل مع الهفتن

که هر روز تا روز دیگر شمار بدی طول آن سال بر یکهزار

وإذا ما حسبنا الفترة بين اليوم واليوم كانت السنة بألف سنة هزار ويكى دون زآن كردگار نمودند هفتن بقالب سوار

ومنذ ذلك الحين (يتجلى) الهغتن في ألف (جسد، قالب) وقالب مقدر چنان گشت از كردگار پس از خلقت هفتنان زان گدار

وقد قدر الخالق هذا (العبور) بعد أن خلق الهفتن

که تا روز محشر طبق بر طبق بسه رتبه نیك وبدان در ورق

حتى يوم المحشر (بالتدريج) وعلى شكل ثلاث مراتب جيدة وسيئة (في الكتاب).

كنند طي بهر رتبه درهر شمر هزار ويكى جامه در زير وبر فهم يطوون (ينتقلون) في كل رتبة ألف رداء ورداء من الأسفل والأعلى بترتيب چارم بقاي خداست كه تا حق بود آن بقا هي بياست

وفي المرتبة الرابعة يكون الإله ويصبح الحق في الوجود راسخاً هر آن كس شود داخل آن بقا شود وصل برحق بهر دو سرا

وكل من يدخل إلى ذلك البقاء يتمكن من وصال الحق في الدلين كه آن رتبهء چارم در شمار هزار ويكى جامه باشد بكار

إذا ما حسبنا المرتبة الرابعة فإن ألف رداء ورداء يشرع العمل بهر مظهرى سال پنجاه هزار باهل بقا بگذرد در گذار

ويبلغ كل مظهر خمسين ألف سنة، متنقلاً من معبر إلى آخر كنم دور آن رتبه ها آشكار ز أول، ز أوسط، ز آخر شمار

سأقول ترتيب تلك الرتب من أولها، لأوسطها حتى آخرها زيار روزا زل تاكه آن زمان شود خلقت جان مرجان زنار

ومن ذلك الزمان يقوم جميع الروحانيين بطي ألف رداء ورداء على شكل أجساد

دگر زاول جان تا بو البشر ومن أول الجان حتى أبو البشر تشكل الموتبة التالية هزار ويكى جامه ديگر به بر بيوشند روحانيان در شمر

ويرتدي الروحانيون أقف رداء ورداء مرة أخرى

دگر از بشر تا که آخر زمان هزار و یکی جامه دیگر بکان

ومرة أخرى من (ظهور البشر) حتى آخر الزمان (ينبغي) ارتداء ألف رداء ورداء مرة (ثالثة)

بپوشند بن آدمي در جهان شود بعد از آن دوره جلودان

يلبسها ابن آدم في العالم ثم تأتى بعد ذلك مرحلة الخلود

ز أيام شنبه خداي كبار بروز ازل برتر از هر شمار

في يوم السبت من الأزل الذي يسبق كل حساب

ز دُر کرد إیجاد آن جبرائیل بشد محرم ذات رب جلیل

خلق الإله جبرائيل من الدرة وأصبح كاتم أسرار ذات الرب الجليل هزار ويكي جامه در آن زمان كنند طي بتن جمله روحانيان

ومنذ ذلك الزمان يقوم جميع الروحانيين بطي ألف رداء ورداء على شكل أجساد

ز یك شنبه آن هفتن پاك ذات شدند آفریده بذات وصفات

وفي يوم الأحد تم خلق الهفتن الطاهرين بذواتهم وصفاتهم

ز دو شنبه تا شنبه و دیگری بشد خلقت جن وانس وپری

من يوم الاثنين حتى السبت الذي يليه تم خلق الجن والإنس والحوريات دو كونين با آنجه بود ونبود در آن يوم شش آمدي در وجود

وظهر كلا العالمين مع كل ما هو موجود وغير موجود في اليوم السادس للوجود

بفرمان حق ز أول وانتها بهشت یومك ایجاد شد ما سوا

وبأمر الحق تم خلق كل شيء من أوله حتى آخره في ثمانية أيام دو أيام در عقب دو عالم بشد خلقت از أمر رب

في البداية يومان ثم ستة أيام بعد ذلك تم خلق العالمين بأمر الرب بهر روز يك آسمان أفريد كه تا هشت أفلاك گشتي پديد

في كل يوم خلق سماء حتى تم ظهور السموات (الأفلاك) الثمانية بروز نهم عيد نوروز بود در آن روز عرش برين رخ نمود

في اليوم التاسع كان عيد النوروز وفي ذلك اليوم استوى العرش (في مكانه)

شد أفضل بأفلاكها زان شمار بفوق سموات شد پایدار

وكان (العرش) أفضل الأفلاك واسقر فوق السموات

در آن طلق ایوان عرش برین بآن روز تعطیل، جان آفرین

في تلك السماء مكان العرش (الرفيع) وعطل (استراح) خالق العالم نشستى ابر تختگاه زرين بمحضر نشستند بس هفتين

وجلس (الإله) فوق العرش الذهبي وجلس إلى حضرته بعد ذلك الهفتين نمودند بربا يكي چشن سور كه رقصان شدند اندر آن ماه وهور

فأقاموا حفلة عظيمة رقص فيها القمر والشمس

مغنی در آن بزم حق از سرور همی خواند اوصاف حي غفور

وشدا المغني من سروره في حفلة الحق بأوصف الحي الغفور

دگر مطربان از سر شوق وشور زدند ساز وناي و رباب وطمور

والمطربون الذين ملأ الشوق والانفعال رؤوسهم عزفوا على الساز والناي والطنبورة

دگر ساقی از امر آن داورا بیاورد در گردش آن ساغرا

وكان الساقي يجلب الكؤوس (الخمرة) (احتفالاً) بهذه المناسبة همى جام زد برخم جاودان نمودى پُر از باده ارغوان

كانوا يقرعون الكؤوس المليئة بالخمرة الوردية فوق خابية الخلود پياپي باذن خداي مجيد همي داد بر ياوران زان نبيد

وبإذن الإله المجيد يوزع النبيذ على كل الأصحاب بشكل مستمر بخوردند يران بصدق وصفا شده جمله سرمست روشن جلا

فيشرب منها اليار الصديقون الأصفياء حتى أصبحوا جميعاً سكارى ينضحون بالنور

شده ذاکر حق باکف زین در آن جشن گاه جمله شادی

ويذكرون الحق ويصفقون بمرح في ذلك المجلس

بسر صبح تا شب تا شفق بسر صبح تا شب تا شفق

كانوا يسبحون بأصواف الحق من بكرة الصباح حتى الليل ومن الليل حتى الشفق

بساز و بصحبت براز و نیاز همی وصف کردند پربی نیاز

بالألحان والحديث كانوا يذكرون الإله الغني

چنان باده و کوثری زان مقام همی ریخت ساقی پیاپی بجام

هكذا يصب الساقي الخمرة الكوثرية في الكؤوس كأساً تلو الآخر

بفرمان شه هفتنان در حضور بخوردند دایم از آب نور

وبأمر الملك بشرب الهفتن الحاضرون بشكل مستمر من ماء النور همه مست بودند پراونه وار شدند وصل برذات آن كردگار

وسكر كل هؤلاء النورانيون وأصبحوا في وصل مع ذات الحق مغنى در آن عيد حي ودود بساز وطرب وصف حق مينمود

وشدا المغني بالألحان والطرب بأوصاف الحق في ذلك العيد الإلهي هميكفت أي خالق كن فكون بكن خلق نرات عالم كنون

وقال الجميع أيا خالق الكون (القائل كن فيكون) ألا خلقت الآن ذرات العالم

زحور وملایك زانس وزجان زنور وز ظلمت زنیكوبدان

من الحور والملائكة والإنس والجن، من النور والظلمة من الأخيار ومن الأشوار

ز وحش وز طیر وید و مور ز حیوان هر جنس اندر شمار

من الوحش والطير من الحيوانات المفترسة والنمل والأقاعي ومن كل أصناف الحيوانات، أعداداً كثيرة

کی خلقت از قدرت کردگار شوند در دوگیتی همه آشکار

كلها خلقت بقدرة الإله الخالق، وظهرت كلها في العالمين

ز پس آن خداوند با اقتدار بنا بر دعای وزیران کار

نظر کرد بردر وبر آن گهر در آن گشت نور حق جلوه گر

وبعد ذلك وبناء على دعوات الوزراء نظر الإله المقتدر إلى الدرة والكوهر فتجلى فيها نور الحق

پس آن در وگوهر بنور نظر بجوشید چون آب شد بارور

بعد ذلك وجراء نور النظر غلت الدرة والكوهر كالماء وكانتا حاملتين جو در سفت گوهر پديدار شد يكي جوهر از گوهر اظهار شد

انتقبت الدرة وظهر الكوهر وخرج من الكوهر جوهر

ز جوهر شدی نره ذره عیان از آن خلق شد جمله نورانیان

ومن الجوهر تبدت نرات نرات تم خلق النورانيين منها

دگر نوری از گوهر آمد پدید تمامی ملایك از آن آفرید

ظهر نور آخر من الكوهر وخلعت منه كل الملائكة

ز پس درکه جوشان سوزان بدی بنار و بظلمت فروزان شدی

وبعد ذلك غلت الدرة واحترقت وخرج منها النار والظلام

از آن نار شد خلق اهریمنان ز دیو وز جن نره ذره بکان

ومن ذرات تلك النار تم خلق الشياطين من العفاريت والجن

که ذرات بدهم از آن دود نار بشد خلقت از قدرت کردگار

تلك النوات السيئة كانت من دخان تلك النار حيث خلق الإله منها (تلك المخلوقات)

پس آن خلق نیکو همه نره وار شدند خلقت از نور رُخسار یار

ثم تم خلق المخلوقات الخيرة من نور وجه اليار تمامى نرات از نيك وبد بتقدير آن يادشاه صمد

كل تلك النرات سواء الجيدة منها أو السيئة ظهرت إلى الوجود بتقدير الإله بجود آمدند هريك ازيك ورق بنور وبظلمت زكفر وزحق

(كل من مادة) من النور والظلمة من الكفر ومن الحق هي مخلوقة در آن عالم ذر همه ما خلق بشد آفريده طبق در طبق

تمَّ خلق كل شيء من عالم النرات على التوالي

ز نار وز دود خس وز خاك زكج وز راست وز ناپاك و پاك

من النار من الدخان، من الشوائب ومن التراب، الأعوج منها والمستقيم، الطاهر والقذر

همه آفریده ز نور وز نار زنیك وزید هر دو شد بر قرار

مخلوقة من النور والنار، واستقر الخير والشر منهما (النور والنار)
كه هريك بيك معدن إيجاد شد يكى حق يكى كفر وبيدار شد

لكل منها معنها الخاص بعضها من الحق وبعضها من الكفر آز آنست نرات در دون دهر كنند زندگاني ز مهر وزقهر

وتم إحياء المحبة والبغضاء من تلك الذرات من كل الأزمنة بهر مظهرى هركه هر اصل داشت بقلب وزبان نيز آن دانه كاشت

وكل منها يظهر بمظهر معين ويملك أصلاً معيناً وله لسان وقلب (نابع) من ذلك الأصل

که تیره بشستن نگرید سفید اگر پرورش باید از ماه وشید

فلا يمكن جعل الظلمة تبدو بيضاء عن طريق الغسل حتى لو كانت تربيتها من القمر والشمس

هر آن تخم کاندر ازل تلخ بود بهر مظهری آید اندر وجود هما تلخ بار است هم بد مزاج بدوران نگردد به شیرین رواج

وكل البذور المرة بطبيعتها مهما تغيرت مظاهرها في الوجود تبقى ذات ثمل سيئة الطعم ولا يمكن أن تصبح حلوة المذاق مع مرور الزمن اگر چند آدم بقلب بهثت همان داته تلخگون را بكثت

فإذا ما زرع الإدسان في قلب الجنة تلك البذور المرة في قلب الجنة تلك البذور المرة في قلب في قلب الجنة تلك البذور المرة في قلب في قلب الجنة تلك المرة في قلب الجنة تلك كام است وبدكار زشت

لا يمكن لتلك البنور أن تبدل طبيعتها لتصبح حلوة المذاق، بل تبقى مرة وأعمالها قبيحة

اگر هم سدفید خلقتان همچو در شوند داخل تیره خاك مضر

وإذا ما دخلت (الطبيعة) البيضاء (للأشياء) مثل الدرة في التربة المظلمة المضرة

بست خدواند خود چون رسد شود پاك هم ذره اش در جسد ما أن تصل إلى يد (صاحبها) حتى تصبح نقية وذات نرات طاهرة في حسدها

چو مه در شب تیره گردد ضیا سفید است دائم، نگردد سیاه

مثل القمر المضيء في الليلة المظلمة، يبقى دائم الإضاء ة لا يصيبه الظلام كنون داستان عمده، خلقتان بود از ازل بيست وهشت بخردان

والآن هذه قصة رؤساء (عمدة) الخليقة الذين هم ثمانية وعشرون حكيماً منذ الأزل

أول هفتن أست ودويم هفتوان سيم هفت سردار قطب زمان

أولهم الهفتن ثم الهفتوان وبعد ذلك الهفت سردارها الذين أصبحوا أقطاب الزمان

چهارم بدی آن قوالطاسیان که بودند رهبر بهردو جهان

رابعاً هم القوالطاسيان الذين أصبحوا مرشدين في كلا العالمين كه در پيش كردم بيان نامشان كه دايم بود دور بركامشان

وكنت قد بينت أسماءهم في ما سبق

ز پس جمله نرات بودونبود ز این بیست وهشت آمداندر وجود

من هؤلاء الثمانية والعشرين أتت كل ذرات الوجود والعدم إلى الوجود دو كونى زين بيست و هشت شدبيا خدايند بر خلق بعد از خدا

وتم خلق العالمين من هؤلاء الثمانية والعشرين وهم المسؤولون من بعد الإله

که چون هر زماني بهر اسم بیایند در دور گردان به جسم

وهم يتجلون في كل زمان باسم وشكل ويدخلون العالم بجسد ولمي أصل آن اسمهاي ازل بداني بيك يك، نگردد بدل

ولتعرف أسماءهم الأزلية واحداً تلو الآخر، وهي لا تتغير چو اندر حقيقت شدند آشكار سپردند سررا بشرط وقرار

حيث ظهروا في الحقيقة وسلموا رؤوسهم بناء على عهد كه دين حقيقت در آخر زمان هويدا شد از بطن إسلاميان

عندما ظهر دین الحقیقة في آخر الزمان من (بطن) المسلمین چو بادام در شرع بشکسته شد حقیقت بآن مغز وارسته شد

وكما انكسرت جوزة الشرع تزينت الحقيقة بذلك اللب حقيقت بود مغز، إسلام پوست چنان مغز باپوست در هم

أصبحت الحقيقة هي اللب، والإسلام هو القشرة وهكذا يكون اللب مع القشرة حسناً

بگویم دگر اسم آن بیست وهشت که دردین حق جملگی حتی بگشت

سأقول مرة أخرى أسماء هؤلاء الثمانية والعشوين الذين شهدوا دين الحق نخستين زهفتن بگوذيم نام أول بود بذيام رخشنده جام

سأذكر أسماء الهنتن أولاً وأولهم هو بنيامين ذو المظهر المنبر دويم داود و بعد موسى وزير دكر مصطفا داودان دلير

الثاني هو داود ثم موسى وزير ثم مصطفى دلودان الشجاع به پنجم بود حور آن رمز بار ششم شاه برام است، هفت يادگار

الخامس هو الحور رمزبار السادس الشاه برام والسلبع يادگار دگر هفتوانه أول أحمد است دويم بو الوفا، عيسى سرمد است

ثم أذكر الهفتوانه وأولهم أحمد والثاني بو الوفا وعيسى الخالد زپس مير با مصطفا وشهك حديب شه بود ختم اندر حسك

ثم الأمير مع مصطفى وشهاب حبيب شاه هو خاتمهم في العد و سردارها أول است عابدين نريمان وبس رستم پاك دين

ومن القادة الأول هو عابدین، نریمان وثم رستم ذو الدین الطاهر دگر أحمد هاوار، موسی سیاه سکندر، زیس میر و رجم بگاه

ثم أحمد هاول ، وموسى سياه، اسكندر وبعد مير رجم ذهى السيادة

دگر از قوالطاس گویم خبر قلی، شاه دین، شلکه وشاه نظر

ثم أقول عن القوالطاسيان، قلى، شاه دين، شاكه وشاه نظر که گشتند واصل بذات کبیر مراد است وسلمان وییر دلیر

مراد وسلمان الشيخ الشجاع النين بلغوا وصال الذات العظيمة بهر دور ، هر مظهر وهر مكان چو ظاهر شوند صاحبند در زمان

في كل زمان ومكان ومظهر يظهرون ليصبحوا (الأسياد) في الزمان شوند در دوگیتی بفرمان روا بخلق جهان ميشوند مقتدا

يصبحون قدوة للخليفة وأصحاب الأمر في العالمين شود ذات حق ذیز مهمانشان همیشه عدویند با ظالمان

وتحل ذات الحق ضيفة عليهم وهم دائماً أعداء للظالمين بدوران كنند دنيك وبد امتحان كنند ياورى باهمه نيكوان

يساعدون الأخيل ويمتحنون الجيد والسيء

کنند هم بدانرا به بد سرنگون نباشدند مایل بدنیا ودون

يهزمون الأشرار ولا يميلون إلى حياة الجسد (ومتع) الدنيا بيان بسطدين حقيقت تمام بآن بیست وهشت ختم شد هر مقام

وعبر هؤلاء الثمانية والعشرين ثم ختم كل المراتب وبسط دين الحقيقة دو باره رویم سوی آن داستان روایت کنم از ره راستان

أعود ثانية إلى هذه القصة وأروبها بالطريقة الصحيحة خداوند چون ناجیان آفرید همان بیست وهثت از میان بر گرید عندما خلق الإله (الناجيان للخالدان) اختار منهم ثمانية وعشرين پس از هفتنان هفتوان بد بجا شدند بر خلايق همه پيشوا وبعد إيجاد الهفتن أوجد الهفتوله وأصبحوا (أئمة، طلائع) للخلائق كه هفتن بدند در دوسر ميرو بير كه بنيام بودي بر آنها كبير

وأصبح الهفتن أمراء وبيره (جمه بير) في العالمين وأصبح بنيامين كبيرهم دكر هفتوان ناظرند ووزير هميشه بدند پاك روشن ضمير

والهفتوانه أصبحوا (ديدل بصلرين) ووزراء ذوي ضمير ساطع منير بدى راسشان أحمد باصفا كه آن گلو قربان داجي دعا

وأصبح أحمد الذي دعى بالتضحية بتلك البقرة، رئيسهم كه در گنبد الخضر سالار بود نظر كرده، شاه دادار بود

وأصبح قائداً في محراب الخضر وبصار الشاه الخالق در آن جمع چلتن بُنى مستدام بُدى قطب آيين آن جل مقام

وأصبح حاضراً بشكل مستمر في مجمع الأربعين وقطباً للشرع في المقامات الأربعين

كه اندر وجود صفات خدا بشد ظق آن شش بحكم اله

وفي وجود صفات الإله تم خلق هؤلاء السته بحكم الإله شدند نيز آنها بهفت كس حسل همه بودند سادات عالي جناب

وهم يعدون أيضاً سبعة وأصبحوا أسياداً ذوي مكانة عالية بسردار بين كه سردار ايشان بدي عابدين وبعد هؤلاء الهفتوان يكون القادة السبعة وقائدهم كان عابدين

پس از هفت سردار در هرمکان بدی منزل آن قولطاسیان وبعد هؤلاء الأبطال السبعة فی کل مکان تکون منزلة القوالطاسیان

بدی نیز آنها بهفت از شمر قلی بود سردار آنها بفر

وهم أيضاً سبعة وقلي هو قائدهم البارز

دراینجا جنان مقتضی شد بگاه کنم اسم نرات آنها أدا

وينبغي علي الآن أن أذكر نراتهم

ز أول، ز أوسط بآخر زمان كنم نهشان ذكر در داستان

سأذكر أسماءهم من أول وأوسط وآخر الزمان، في هذه القصة مقام أول بود يوم الست كه شاه با حبيبان خود

المقام الأول هو يوم (الأزل، ألست) حيث قطع الملك مع أحبائه العهد مقام وسط بود شرع مُبين شد إسلام ظاهر بآيين دين

المقام الأوسط هو الشرع المبين حيث ظهر الإسلام بشريعة الدين مقام سيم آخر هر مقام شدى ذات حق ظاهر اندر أيام

المقام الثالث وهو آخر مقام هو ظهور ذات الحق في الزمان حقيقت روا كرد اندر جهان شدى ناسخ دين اسلاميان

فأباح (بسر) الحققة في العالم وبذلك أصبح ناسخاً لدين الإسلاميين كه چون دانه، حق زشرع مبين تولد شدى كشت ناسخ بدين

فحین تولدت بذرة الحق من الشرع المبین أصبحت ناسخة للدین شدی شرع پست وحقیقت بمغز حقیقت شد آیین باقی بنغز

أصبح الشرع القشرة والحقيقة هي اللب وأصبحت الحقيقة اللب البقي للشرع

أبد بإيدار است تا جاودان

ندارد دگر ناسخ اندر جهان

ولا وجود لناسخ لها فهي راسخة حتى الأبد

کسی گر بخواهد ز جسدبید کان شود داخل دین حق در زمان

ومن أراد أن يدخل دين الحقيقة من المخلصين

بباید أول طی کند راه شرع شود ماهر از دین از أصل وفرع

عليه أولاً أن يجتاز طريق الشرع وأن يصبح عالماً بالدين بفروعه وأصوله کند نیز آن راه طی از خرد زیس در طریقت قدم برنهد

ثم عليه أن يدخل إلى الطريقة وعليه أن يجتاز طريق الحكمة تلك چو کامل شد اندر طریقت ببخت بآن معرفت بر نشیند بتخت

وعندما يصبح كاملاً في (مملكة) الطريقة يصل إلى مملكة المعرفة چو در معرفت کشت عارف زدین زیس در حقیقت نماید نشین

وعندما يبلغ معرفة الدين (يحق له أن) يجلس إلى الحقيقة

چو شد داخل دین حق آن زمان شود شاد وآزاد در دو جهان

وعندما يدخل في دين الحقيقة يصبح حراً سعيداً في العالمين

ولیکن کسی بد چکیده بدین اگر یاك باشد بصدق ویقین

لكن الشخص الذي أصبح (مخلصاً) في الدين إذا ما كان تقياً وطاهراً

بگردد محرم حق بحال نکو دگر نست بروی روا جستجو

لا يحتاج إلى السؤال (والاستفسار) فهو كاتم أسرار الحق نگردد دگر در دوسر رستگار اگر بود ناپاك در دين يار أما إذا كان غير طاهر في دين اليار لا يستطيع الوصول إلى (الحرية) دوباره روم بر سر داستان باستان

مرة أخرى أعود إلى بداية القصمة وهؤلاء الأجساد الثمانية والعشرين (في ذلك الزمان) القديم

کنم اسمشان یك بیك آشکار در آن عالم ذر بآن روزگار

سأذكر أسماءهم واحداً تلو الآخر في عالم الذرة في ذلك الزمان أول اسم هفتن نمايم بيان كه بودند أشرف بهر دوجهان

سأذكر أولاً أسماء الهفتن الذين أصبحوا أشرافاً في العالمين نخست بود جبريل روح الأمين دويم بود مكائيل كامل بدين

كان أولهم جبريل روح الأمين وثانيهم ميكائيل كامل الدين سيم بد سرافيل، عزريل چار عقبق ويقيق، حور هفت از

الثالث إسرافيل ورابعهم عزراييل ومن ثم عقيق ويقيق والحورية (رمزبار) هي السابعة

دویم گویم از هفتوان نامشان در آن عالم ذر بآن جامشان

سأذكر ثانياً أسماء الهفتوان في عالم الذرة في تلك الأردية (الأجساد) أول شنطيا بعد طاها شمار سيم بود ياسين، مهلاي چار

به پنج بود طاسدیم، حامیم شش بهفت بد پری طاهر وبوی خوش

الأول هو شنطيا وثانيهم طه، ثالثهم ياسين ورابعهم مهلاي وخامسهم طاسيم وسادسهم حاميم وسابعهم الحورية الطاهرة وحسنة الرائحة

سیم گویم از هفت سردارها که بودند در نر مسما بگاه

سأذكر ثالثاً القادة السبعة الذين ذكروا في النرات (وحظوا) بالسلطة

أول بود قرطاس، قیماس دو سیم خلا، قیطاس از چار جو

الأول هو قرطاس، الثاني قيماس، الثالث خلد، الرابع قيطاس به پنج اندرياس، شش بشعيا بهفتم رفائيل نيكو لقا

الخامس اندرياس، السادس بشعيا والسابع رفائيل ذو الوجه الحسن الكر زن بود جاي آن از حساب خليده بود هفتمين كس ببب

أما إذا كان امرأة فهي خليدة التي تأتي سابعاً

چهارم قوالطاسیان این زمان کنم ذکر اندر ازل نامشان

رابعاً سأذكر أسماء القوالطاسيان في الأزل

أول بود عنزيل هاروت بعد سه طيطوس بودى بلوقات سعد

الأول عنزيل والثاني هاروت، الثالث طيطوس في الأوقات السعيدة چهار ماروت كربال بپنج ششم بود شهبال بابوق وسنج

الوابع ماروت وكربال خامساً والسادس شهبال ذو البوق والصنج بهفت بود سلسال برحلى مرد اگر زن بود منظر است از شمرد

السلبع سلسال إذا ما كان رجلاً، أما إذا ما كان امرأة فهي منظر زهاروت وماروت گويم سخن شدند چون مقصر بدور كهن

سأتحدث عن هاروت وماروت وكيف قصرا في الزمن القديم بحكم خدا هربو در غار سنك گرفتار گشتند با حال تنگ

وبحكم الإله تم ربطهما في كهف حجري، في حالة مزرية بتقدير حق اندر آن سقف غار بيا هردو تنشان كثديده بدار

بتقدیر الحق تم تعلیقهما بسقف الغار من أقدامهما سرازیر بودند در غار تار گزشتی بر آنها بسی روزگار

وأصبحا مقلوبين في ذلك الكهف المظلم حيث مضت عليهما حقب كثيرة كرفتار بودند بر آن عذاب نه آرام بدشان نه خورد ونه خواب

محكومان بهذا العذاب لا راحة لهما، لا طعام ولا نوم حكايات آنها مفصل ببل نوشته شده كلملاً در كتاب

وقد كتبت حكايتهما بشكل مفصل في هذا الكتاب

نگفتم دگر داستانشان تمام همین بسکه بردم ا زانها بنام

لكنى لم أذكرها بالتفصيل بل أشرت إليها فقط

در آن غار ماندند چندین زمان نشد چاره از بهر شان در جهان

لقد أمضيا في الغلر أزماناً مثيرة ولم يكن لهما من مناص في هذا العالم كه تا آن رسول نكو اقتدار محمد حبيب خداوندگار

شدی ظاهر اندر شریعت چو خور جهان کرد روشن بآن نور فر

حتى ظهور الرسول الكريم محمد حبيب الإله في زمن الشريعة مثل الشمس، وأضاء الكون بنوره المتميز

بتخت شریعت شدی تاجدار روا کرد آیین پرورگار

وتوج على عرش الشريعة (وبسط) شرع الإله در آن وقت از امر يزدان پاك أمين خرد آمد در روى خاك

و (نزل) في ذلك الزمن بأمر الإله، الأمين العاقل (يبدو أنه جبريل) على سطح الأرض

بگفتا با حمد که أي شهريار چذين است فرمان ز پروردگار وقال لأحمد ألا أيها (الحاكم) هذا أمر الخالق

شفاعت کنی بهر آن مجرمان که هاروت وماروت بد نامشان

أن تشفع لهذین المجرمین اللذین یدعیان هاروت وماروت بس روزگار است زان تنگ غار گرفتار گردیده اند از قهار

اللنين ربطهما الإله القهار منذ عهود كثيرة في ذلك الكهف الضيق بروكن رهاشان أز آن سخت بند كه چون بس حزينند هم

اذهب وحررهما من ذلك القيد المحكم فهما حزينان ولاحيلة لهما محمد همان دم بامر خدا أبا جبرئيل رفت زان جايگاه

محمد في ذلك الوقت ذهب مع جبريل إلى ذلك المكان بأمر الإله بس آن دوملايك در آن غار تار رها كردهزان بس شدندر سدتگار

ثم أصبح هذا ن الملاكان اللذان كانا مقيدين في ذلك الغار المظلم طلقين كه زان دور عهد محمد بكام شدند هردو طاهر بآن جسموجان

ومنذ ذلك العهد ظهر كلاهما (كل واحد منهما) في جسد وروح يكى بود عقيل ودگر بود سعد حكايات آنها بماند ببعد

أصبح أحدهما عقيلاً والآخر سعداً ولأذكر حكايتهما فيما بعد دكر در شريعت با وسط مقام كويم زآن بيست وهشت تن بنام

مرة أخرى في المقام الأوسط في الشريعة سأذكر أسماء هؤلاء الشانية والعشرين

أول كويم از هفتن مقتدا كنم نامشان ذكر يك يك بگاه

سأذكر في البداية الهفتن الذين يشكلون القدوة وسأذكر أسماءهم واحداً تلو الآخر

نخست بود سلمان در آن روزگار که جبریل بود بجانش سوار

الأول كان سلمان في تلك الأيام حيث ظهر جبريل في جسده

دویم بود قذبر بحق هوشیار شده روشن از آن سرافیل یار

الثاني هو قبر الواعي للحق وكان نوره من إسرافيل يار

سیم بود جابر بجام بهشت ز میکاییل بد قدرتش در خورا

الثالث كان جابر (ذو الطبيعة المستمدة من الجنة) ونوره من نور مكائيل چهار بود آن مالك اشترا زعزرايل بدقدرتش در خورا

الرابع كان مالك الأشتر وقدرته مستمدة من قدرة عزرايل

به پنج فاطمه بود بنت أسد ز آن حور شد فلغ از نيك وبد

الخامس فاطمة بنت أسد (ومن صلب) هذه الحورية تم خلق السيئ والجيد ششم بود حسن آن إمام مبين ز نور عقيق گشت روشن بدين

السادس هو حسن الإمام المبين وإيمانه نابع من نور عقيق حسين بود هفتم كه گشتى شهيد ز نور يقيق گشت آنهم پديد

حسین هو السابع وقد أصبح شهیداً وهو أیضاً من نور یقیق دویم گویم از هفتوان نامشان بخان شریعت بارکان شان

والآن سأذكر اسم الهفتوان الذين حملوا (المسؤولية) في مرحلة الشريعة أول آن محمد بدى تاجدار كه از شنطيا بود نقدش بار

الأول كان محمد المتوج الذي استمد (شهرته، فلاحه) من شنطيا دويم بود حمزه بآن روزگار زطاها شده مرغ أو هوشيار

الثاني كان حمزة في ذلك الزمان الذي هو من طاها و التاني كان حمزة في ذلك الزمان الذي هو من طاها و التاني شده در شريعت سوار

الثالث عرف بأبي طالب وهو تمثيل لياسين في الشريعة چهارم بود آن عمره، پُرهُنر ز مهلاي كثدتي زحق با خبر

الرابع هو عمر القوي وهو من مهلاي بأمر الحق به بنجم بمقداد كو داستان به طاسيم گثدتی بآيين نشان

ولنقل الخامس الذي هو مقداد الذي أصبح علامة (فارقة) في الشريعة (واستمدها) من طاسيم

به شش بود أبا ذر در آنجا نشان به حاییم گشتی بحق وصف خوان

السادس هو أبو ذر الذي ظهر في ذلك المكان واستمد قدرته من حاييم به هفت بود بتول نكو نام را در خشنده كرد از برى جام را

السلع هي البتول الذائعة الصبيت وينير جسدها من (نور) البري سبيم گويم از هفت سردارها كنم نامشان ذكر در بارها

سأذكر ثاثاً القادة السبعة بأسماءهم أول بود نصير در خشنده جام

ز قرطاس روشن شدی زان مقام

الأول كان نصير ذو الجسد المنير وحمل نوره من نور القرطاس دويم بود محمود باطل لقب زقيماس شد روشن از حكم رب

الثاني هو محمود ولقبه باطل وبحكم الرب هو متنور قيماس سيم بود عباس عم رسول شد از خلد زان جام روشن از حكم چهارم بد عمار ياسر نيك رو ز قيطاس شد در شريعت نكو

الثالث هو عباس عم الرسول وهو من خلد (ويلبي الطلبات) والرابع هو عمار بن ياسر ذو الوجه الجميل وهو في الشريعة تجلي لقيطاس به پنج بود مقبل در آن بارگاه شده از اندرياس أو با وفا

الخامس كان مقبل في ذلك (البلاط) هذا الوفي هو من اندرياس به شش بود جعفر أخي علي شد از يشعيا قب وى منجلى

السادس هو جعفر أخ علي وقلبه منور من نور يشعيا به هفت بود محمد خليفه بگاه شد از آن رفائيل قلبش ضياء

السلع هو محمد الخليفة ونوره منجلي من نور رفائيل به زن از شود هفتمين در حساب خديجه بدى زوج أحمد ببب

إذا ما كانت السابعة امرأة فهي خديجة زوجة أحمد كه روشن شدى از خليده بجام بخان شريعت بدى نيكنام

وهي من نور خليدة، وهي المشهورة في خانة الشريعة جهارم دگر از قوالطاسيان بخان شريعت نمايم بيان

رابعاً سأذكر مرة أخرى القوالطاسيان الذين ظهروا في مرتبة الشريعة

أول بود عبد الله بن عباس بنرات عنزيل بودي براس

الأول هو عبد الله بن عباس الذي ظهر من نرات عنزيل دويم بود عقيل أندر آن جايگاه بنرات هاروت بودى بگاه

الثاني هو عقيل في ذلك المكان وهو ظهر من نرات هلوت سيم بود بلال حبش در زمان بنرات طيطوس بودى بكان

الثالث هو بلال الحبشي وهو نرات طيطوس جهارم بدى سعد بن وقاص بنرات ماروت بودى بخاص

الرابع هو سعد بن وقاص وتكون بخاصة من ذرات ماروت به يار به پنجم ابو المحجن بامدار بنرات كريال بودى به يار

الخامس معروف بأبو محجن الذي هو من نرات كريال ششم بود صالح بآن روزگار بنرات شهبال بود از شمار

السادس كان صالح في تلك الأيام وهو من ذرات شهبال بودى نشان بغرات سلسال بودى نشان

السلبع هو عدي بن حاتم وهو من نرات سلسال اگر هفتمين زن بود از شمار فضه بود خادم بدرگاه يار

إذا كان السابع امرأة فهي فضة خادمة باب الإله بنرات منظر بود از روحوجام بأول بشر جريه بود نام

وهي من ذرات منظر بروح جسدها واسمها أول البشر جارية

شده نام آن بیست وهشت تن بیان

وظهرت أسماء هؤلاء الثمانية والعشرين في (مرتبة) الحقيقة در اينجا نبردم دگر نامشان شده ذكر در پيش از جسم وجان

ولن أذكر أسماءهم هنا فهي مذكورة (روحاً وجسداً) زيس هر كه خواند كلام مرا شود آگه از أول وآخرا

بالتالي فكل من يقرأ كلامنا يصبح مطلعاً من البداية حتى النهاية بهشت بچار انجمن بوده آن بيست وهشت روانشان ملك جامشان بود بهشت

وهؤلاء الثملية والعشرون (يتألفون من أربعة تجمعات أرواحهم هي الملك وأجسادهم الجنة)

که هر هفت تن یك صفت داشتند ز أسرار حق پرده بر داشتند

عندما امتلك السبعة (الهفتن) صفة رفعوا الحجاب عن سر الحق هميشه بحق بوده حاضر بگاه بدند محرم ذات آن كبريا

وأصبحوا حاضرين بشكل مستمر في الحق وأصبحوا كتمي أسرار الذات الكبيرة

دوباره بگویم حکایات پیش بروز الست زان مقامات خویش

وسأعيد ذكر الحكايات الأولى في يوم الأزل (ألسنت) من تلك المقامات الخبرة

غرض جمله نرات در آن بقا شدند خلق از قدرت پادشاه والهدف هو أن كل النرات من هذا الكون خلقت بقدرة الإله (الملك) همه آن غلامان زرین کمر ز کتم عدم آمد اندر نظر

كل هؤلاء الغلمان نوي الأحزمة الذهبية خلقوا من العدم نشستند جمله بهشت انجمن كه هر انجمن بود از يك وطن

جلسوا في ثمانية مجالس حيث أصبح كل مجلس مكاناً أول انجمن بود هفتن مقام دويم هفتوان پاك رخشدنده جام

أول مجلس هو مقام الهفتن والثاني هو الهغتوان الطاهرون المنيرون سيم هم بدى هفت هفتن ببار كه بودند ساجد بآن كردگار

الثالث هو أيضاً سبعة (ظهروا) من الهغتن وخروا ساجدين للخالق چهارم بدى چلتن خوش نهاد كه بودند باحق بهر عدل وداد

رابعاً الچلتن (الأربعين) ذوو الخلق الحسن النين هم بأمر الحق عادلون به بنچم بدى پير هاي گزين كه هفتاد ودو بود در آن نشين

خامساً الپير المنتخبون الذين هم اثنان وسبعون في ذلك المجلس ششم بس غلامان زرين كمر بدند شصت وشش مرد صاحب هنر سادساً هؤلاء الغلمان نوو الأحزمة الذهبية وهم ستة وستون رجلاً قوياً به هفتم هزار ويكي شه صفت كه هم تاجدارند وصاحب همت

سابعاً ألف ملك وملك متوجون وأصحاب همة

به هشتم غلامان بي حدومر
ثامناً الغلمان الذين لا حصر لهم مثل الذرات التي تحيط بالشمس

ولی هفتن وهفتوان در دوسر

مقدم بدند بر همه از شمر

غير أن الهنتن والهفتوان في العالمين مقدمون على الجميع في الترتيب بدرگاه حق هفتن وهفتوان بدرگاه حق هفتن وهفتوان

في كل الأزمنة والأيام وفي كل الأمكنة يشكل الهفتن والهفتوان
كه هم مقتدا بوده هم پاك جام
بتسبيح وطاعت بدند صبح وشام

يشكلون القدوة وطاهرون يكرسون نهارهم وليلهم لعبادة الحق ويسبحون بحمده

مقرب بدرگاه داواد بدند بذات وصفات هر دو همسر شدند

مقربون من الإله بذواتهم وصفاتهم المتلازمة المتقاربة.

باعداد آن هفتن وهفتوان بنا گشت هفت أرض وهفت آسمان

وبعدد هؤلاء الهفتن والهغتوان تم إيجاد (طبقات) الأرض السبعة والسموات السبعة

که هفتن بمعناست هفت آسمان زمین گشت بر صورت هفتوان

ومعنى الهفتن هو السماوات السبع والأرض مخلوقة على صورة الهغوان زبس بلاشاه جهان آفريد زبس بلاشاه جهان آفريد

وبعد أن خلق الإله الكون اختار من كل المخلوقات سبعة أزواج سما هفت بر هفت تن بسپريد بروى زمين هفتوان آرميد

وأودع السماوات (السبع) إلى عهدة الأجساد السبعة واستقر الهفتوان على سطح الأرض

که آن چارده لعل رخشنده اند بدرگاه حق مخلص وبنده اند

حيث أن هذه الياقوتات الأربع عشرة مخلصة في عبادة الإله وكيلند أين هفت زان هفت يار شدند وصل در حضرت كردگار

هؤلاء السبعة هم وكلاء الهفت يلر وهم (يعيشون حالة) الوصل مع الإله يكى ذك هستند وديگر صفات كجا ذرات را از صفاتش جدا ست

أحدهم الذات والآخرون هم الصفات وكيف يمكن فصل الذات عن الصفات

که هفتن مقرب بآن یکتن است ولی هفتوان محرم هفتن است

فالهفتن مقربون من ذلك الأحد (الإله) أما الهفتوان فهم كاتمو أسرار الهفتن بموزون همان ذات حق يك من است به هشت قسم پيموده در خرمن اله

و (قیاساً) ذات الحق (کیان) واحد تعد ثمانیة بمجموعها که هفت قسم بروزن هفتن بود یکی هفتوانه بمعدن بود

سبعة أقسام منها تقابل الهفتن والقسم الآخر (يقابل) الهفتوانه بمعدنه كه هفتن بميزان هرانجمن يكى پنج سير است از سرو بن

والهفتن بكل الناس هي خمسة سيرات (وحدة قياس) بأكمله دگر هفتوان ذيز هر هفت تن همه پنج سيرند موزون بمن

وبإضافة الهفتن إلى الهفتوان يصبحون بأكملهم وزناً خمسة سيرند در همه كاينت در همه كاينت در همه كاينت

والچلتان (الأربعين) أيضاً بميزان الذات يعدون وحدةً (مَن) في كل الكائنات

که هر یکی سیر هستند بباب شمرده شوند یك من اندر حساب

وكل واحد منهم يعد سيراً (وحدة قياس) وبالتعداد يصبحون وحدة في الحساب

دگر پیر های خجسته سیر أبا آن غلامان زرین کمر

ثم البيره (جمع البير) المباركون مع الغلمان ذوي الأحزمة لذهبية بمثقال تاذره دارند جلي كه هريك بانداز خود در بقاي

وبقدر ما يكون من ذرات في وجودهم

بسیر و بمثقال تا دره ها بحق وصل هستند در دو سرا

وبمثقال السير والذرات تلك يكونون في وصال مع الذات في العالمين بهر دور وهردون بهر جايگاه نگردند مويى زيزدان جدا

في كل زمان وبكل جسد وكل مكان لا يحيدون عن الله قيد شعرة الكر مجرمند و اكر با ثواب بروز شمردن بآخر حساب

سواء كانوا مجرمين أو أخياراً في اليوم المعلوم يوم الحساب ز عصيان شوند پاك در آن زمان بحق مي شوند وصل در جاودان معصومون من (غضب الإله) في ذلك الزمان ويخلون في وصال الحق پس از آن ده وچار معصومها بود هفت هفتن مقرب بگاه بعد هؤلاء الأربعة عثر معصوماً يكون سبعة هفتن مقربين من الإله

دگر آن غلامان بیور هزار

ز پس چلتنان اند پیران کار

من بعد الأربعين (الچلتان) شيوخ العمل ثم يأتي الغمان (الآلاف)

كه جمله در آن جمع زان بارگاه بتوصيف حق خوانده شاهنامه ها

حيث قرؤوا صفات الحق جميعهم في ذلك (البلاط)

بسدبیح حق جمله روحانیان شب وروز ذاکر بدند ز آسمان

وكان جميع الروحانيين يذكرون الحق نهاراً وليلاً في السماء

غرض چون خداوند حي ودود بروز ألست آنچه بود ونبود

بشرط وبإقرار قبض وشهود در آن عالم ذر هويدا نمود

والقصد هو في يوم الأزل (ألست) حيث أظهر الإله العدم والوجود بشرط وقوانين في عالم الذرة

چو ذرات آمد بکتم وجود شب وروز بودي بذکر وسجود

وكيف ظهرت النرات إلى الوجود وأصبح (الإله) يذكر ليلاً ونهاراً ويسجد له ز روحانيان چون بپرداختى جميم وجناني بنا ساختى

وكيف خلق الروحانيين وبنى الجحيم والجنان

هر آنکس بدی نیك بنواختی بخان جنانش بینداختی

وكل الأخيل نصيبهم الجنة

هران نر که بودی خبیث ولعین بینداخت در جاه ظلمت قرین

وكل النرات الخبيثة والملعونة أصبحت قربنة الظلمة

كه چون نر شان بإك بودي سفيد

الجنان نصیب (العباد) الطاهرین حیث تکون نراتهم طاهرة بیضاء جهنم بر خلق ظلمت بدی ز آن نار أشرار خلقت شدی

وجهنم حصة المخلوقات الظلمانية ومن تلك النار خلق الأشرار ز هثت خانه هم گثت دوزخ بنا ز هر خانه يك تن بود جايگاه

جهنم مبنیة من ثمانیة منازل کل منزلة هي مکان جسد (کاتن) آن هشت تن در شمار رئیسند بر خلق أهل کفار

وهؤلاء الأجساد الثمانية هم من الكفار وهم رؤساء أهل الكفر بهر دور وهر مظهر وهر أيام شوند مهتر جمله أهل ظلام

وفي كل حقبة وكل مظهر وكل زمن يكونون قادة أهل الكفر أبا سروران بهشتى سرشت هميشه عدويند در هر نوشت

وهم أعداء القادة ذوي الطبيعة الخيرة (من الجنة) في كل تاريخ كهدر جاي خود نامشان برده أم يكا يك با سلام بشمرده أم

الذين ذكرت اسماؤهم في حينه وذكرتهم واحداً تلو الآخر دكر كويم از دوزخ واز بهشت زمعنا وصورت بآن سرنوشت

وأقول مرة أخرى معنى وصورة كل من الجنة وجهنم كما هو مقدر أول كويم از جنت معنوى اكر در حقيقت ز من بشنوى

سأقول في البداية الجنة المعنوية إذا أردت أن تسمع حقيقتها مني

فالجنة هي كل مكان يظهر فيه نور الكبرياء (الإله) في كلا العالمين دگر گويم از صورت آن جنان بود جاي آن تاب هشت آسمان

ثم سأقول صورة الجنان ومكانها في السماء الثامنة

دگر گویم از معنا آن جحیم بود هر کجا کفر خلق رجیم

ثم أقول معنى الجحيم وهو مكان الكفر والمخلوقات الشيطانية بود دوزخ آنجا بهر جانشان هميشه بود پر ز اهريمنان

والجحيم بذلك يظهر في كل مكان يكون مملوء بالاهريمانيين دگر گويم از صورت آن سقر بود هفت طبق أرض تا آن حجر

ثم أقول صورة ذلك الجحيم وهو سلبع طبقات الأرض حتى الوصول إلى الحجر

که باشد حجر کوه قاف (۱) بزرگ بود جای آن آزدهای سترك

حيث الحجر هو جبل القاف الكبير الذي هو مكان الازدها الضخم

<sup>(1)</sup> على الأرجح أن الجبل المقصود هو نفسه جبل دماوند (ويذكره أحياناً بصيغة كوه ذم أي جبل دم) المذكور في "شاهنامية حقيقت" أكثر من مرة وهو المكان الذي قيد فيه فريدون الملك الظالم ضحاك الذي هو الصيغة العربية لازدهاك. لقد أصبح لسم ضحاك تعبيراً يطلق على ملك شرير وهو في الحقيقة تحوير للكلمة ازدهاك التي تعني لغة (التنين) ونجده يصارع العديد من الآلهة الخيرة. ومن جهة أخرى هو الوحيد الذي يبقى في نهاية الكون مع أهريمن ويكون مثواهما (الدوزخ) (لوزك)، (الدوزه) الذي هو أعلى مراتب جهنم عند الزردشتيين. ويقول "د الرحستر" إن ازدهاك هو في جوهره ليس إلا أهريمن. ومما يؤكد هذا المنحنى إن التنين في الميثولوجيات القديمة هو الشكل المخيف الذي يأخذه إله الشر والعتمة في المواجهات.

وطبقات الأرض مع نلك الحجر تصبح ثمانية منازل مليئة بالنار دو باره روم بر سر داستان بكويم حكايات أفلاكيان

ثم أعود مرة أخرى إلى بداية القصة وأقول حكاية الأفلاكيين (السماويين) غرض حورو غلمان وخيل ملك همه آرميدند اندر فلك

والقصد هو أن الحوريات والغلمان والخيل كلها مستقرة في السماء به جنان رضوان در آن جاودان همه بوده مسرور و روشن زمان

ويكون الكل مسرورين داخل تلك الجنان في ذلك الخلود

همه حمد گویان بذات کریم شب وروز در بندگي مستقیم

وكلهم يحمدون الذات الكريمة (يقضون) الليل والنهار في العبادة الخالصة هر آنچه بدميل روح أمين شد ايجاد از امر جان آفرين

وتمت تلبية كل رغبات الروح الأمين بأمر خالق الروح جهان چون بروح الأمين رام شد بلطف الهي نكو نام شد

وعندها سعد العالم بالروح الأمين ووصل إلى (الكمال، الشهرة) بلطف الله. جهار ركن إسلام(2)

<sup>(1)</sup> إن فكرة أن تكون جهنم في بطن الأرض (آخر طبقات الأرض) تبدو فكرة زردشتية فهي مكان اهريمن والعفاريت وإليها يطلب اهريمن أتباعه عند نهاية الصراع. بالمقابل تكون الجنة في السماء وأعلى مراتبها في السماء السابعة (في بعض النصوص الزردشتية) أو الوابعة في البعض الآخر حيث هي مكان أهوة مزدا وإلها يطلب الأرواح الطاهرة.

<sup>(2)</sup> يبدأ هذا المقطع من الصفحة (20) حتى الصفحة (22) من كتاب شاهناميه حقيق. ويتضمن الأبيات من (356) حتى (410). من المجلد الأول المسمى الفردوس.

أركان الإسلام الأربعة وليكن از إسلام از أمر حق

جدا شد چهار رکن در هرورق

إنما الإسلام بأمر الحق مقسوم إلى أربعة أركان (في كل كتاب) بنا كشته آن چار ركن از سبق بتريج گويم طبق بر طبق

وقد تم ذكر تلك الأركان فيما سبق وسأقولها بالتدريج أول ركن باشد شريعت بخان دويم ركن باشد طريقت بكان

أول الأركان هو منزلة الشريعة، والثاني هو الطريقة سيم ركن خانه بود معرفت چهارم حقيقت بود از صحت

الركن الثالث في البناء هو المعرفة والرابع هو الحقيقة وهو الصحيح از آن خانه ها هر كه شد تاجدار بإسلام هم شد حساب از شمار

فإذا ما سادت منزلة من هذه المنازل فإنما هي من الإسلام ومحسوبة عليه الكر أهل شرع واكر از حقيق الكر أهل عرف واكر از حقيق شوند صاحب عصر در هر زمان بوند باز از سلك اسلاميان

فإذا ما كان أهل الشرع أو الطريقة، أهل المعرفة أو الحقيقة ذوي سلطة في أي الأزمنة فإن ذلك منهج المسلمين

که آیین اسلام ودین حقیق بود پایدار از جهان از طریق نه بُطلان دارد نه ناسخ بکار رواجست احکامشان تا شمار

إذا ما ترسخ شرع الإسلام ودين الحقيقة كمنهج للحياة، فلا بطلان يصيبهما وتسود أحكامهما ولا يصيبها البطلان حتى يوم الحساب

که اسلام چون دانه بادام دان شکسته شود چون بدور زمان برون آید آن مغز حق منزلش برون آید آن مغز حق منزلش

ومثَلُ الإسلام مثَلُ حبة اللوز المشقوقة في مسيرة الحياة. فيخرج منها اللب الذي في قلبها. ومكان الحق هو في داخل ذلك اللب

که آن مغز دین حقیقت بود همان پوست جام شریعت بود

شده حق ببطن شریعت نهان شریعت چو دری است در بحرکان

فإذا ما كان لب الدين هو الحققة فإن القشرة والثياب هي الشريعة. وكان الحق في بطن الشريعة مختفياً والشريعة مثل درة في البحر

که بیرون شدی در ز بحر یقین شود سفته آن در چو ز آیین دین یکی گوهر از بطن در پاك برون میشود منجلی ز أن مغاك

عندما خرجت الدرة من بحر اليقين، ثقبت هذه الدرة مثل الدين من الشريعة، فخرج گوهر من بطن هذه الدرة الطاهرة، وتجلت من عمقها

حقیقت بود آن گوهر از هدف که گوهر زیر بود در از صدف صدف هست لمدلام در هر مصاف بود در ازل تا ابد پاك صاف

وأصبحت الحقيقة ذلك الكوهر، وأصبح الكوهر من الدر بمثابة الدرة من الصدفة. الصدفة هي الإسلام وأصبح طاهراً نقياً من الأزل إلى الأبد

که آیین حق زاول وانتها ز آدم که تا خاتم انبیا

همه بود مشهور اسلام نام همه حق بدند هریك از هر أیام

وشريعة الحق من البداية حتى النهاية من آدم حتى خاتم الأنبياء، عرفت باسم الإسلام. كل (واحدة منها) في تاريخها وزمانها

### بدى حق بآيين اسلاميان

جنان دور بر دور تا این زمان

هکذا طوراً إثر طور حتی أیامنا هذه والحق شریعة المسلمین که آیین ها در مثل چون خورند که هر یك بیك روز فرمان برند چو دی رفت فردا بیاید بكار که هر روزیك خور بود تابدار

وتحكم الشرائع كل بدورها (واحدة تلو الأخرى) بما يناسب كل زمان. ومثلها مثل الأمس الذي انصرم والغد الذي سيأتي ففي كل يوم تشرق شمس جديدة

همی دور بر دور همچون أیام کند گردش آیین ها تا قیام بهر خانه آیین یك آفتاب به روزی شود نام ایان یك آیین یك آفتاب به روزی شود نام ایان یك آیین یك آفتاب به روزی شود نام ایان یک آیین یک آیین یک آیان یک آیین یک آیان یک آیان

كل واحدة بدورها، مثل الأيام تدور الشوائع حتى يوم القيامة. في كل موحلة تسطع (شمس) شريعة جديدة تبرز من وراء الحجاب

که أحکام حق باشد از آن روا گذشته دگر نیست حکمش بجا گذشته چو موت است آینده حی بود حی خداوند بر کل شی

فما أن تضع الشريعة الجديدة أحكامها حتى ترول أحكام الشريعة التي قبلها. تموت الشريعة مثل الكائن الحي، ويبقى الحي وارثاً لكل شيء

از آن باب گفته رسول کبار بأصحاب خود اندر آن روزگار

که تقویم پارین نیاید بکار هر آن حکم بگذشته نبود شمار

لهذا قال الرسول الكريم لأصحابه في ذلك الزمن، لا ينبغي العمل بالتقويم القديم فهو في حكم المنقضى ولا اعتبار له

که تقلید برمیتان نیست راه بزنده کنید در بقا اقتدا

## نگردید تابع باهل فنا که چون نیست فانی رهی دریقا

إن تقليد الأموات ليس منهجاً، بل اقتدوا بالأحياء، ولا تتبعوا أهل الفناء إذ لا جنور لهم في الحياة

نبارید سجده بتخت تهی نباشد در آن نات شاهنشاهی

لا تسجدوا للعروش الخاوية التي لا تشغلها للذات الملكية

بهر دور ظاهر شدي دين كيش شد آن دين ببطلان آيين پيش شه نقد، حكمش رواتر بود بود

ففي كل زمان يظهر دين يقوم على الدين الذي سبقه، (الدين الجديد) تصبح أحكامه أكثر شرعية وتصبح أوامره مطاعة أكثر

که مقصود من این بود در مثل حقیقت شود ثابت از هر محل کرا صاحبش نقدوهم زنده است گذشته همه بردرش بنده است

أرمي من هذا المثل إلى أن الحقيقة ثابتة في كل مكان. فصاحبها حي وذو (قوة) والماضي يكون أسير (خادم بابه)

رسولان همه از صغیر وکبار همه فوت گشتند در روزگار ولایت پس از آن نبوت بکار شده در جهان همچو خور آشکار

تعرض الرسل بأجمعهم إلى الفناء. وظهرت الولاية (أولياء الإله) كالشمس السلطعة في الكون

چو رجیده شده دسگتاه رسول شدی حاجت أولیاهان قبول ولایت بود همچو خورشید حی که تابیده برجام در کل شی

وعند انتهاء دول الرسل، أصبحت تقبل تضرعات (وساطة) الأولياء، وأصبحت شمساً باقية تتلألأ في الليل والنهار

دگرنیست شب در ولایت بدین بود روز روشن همیشه مبین

بود معنی شب کلام نهان بود معنی روز راز نهان

فلا ليل مرة أخرى في عصر الولاية وأصبح الليل نهاراً منيراً واضحاً بشكل مستمر. أصبح معنى الليل هو الكلام المستتر (المخفي) ومعنى النهار أصبح السر المستتر

نبوت بودی جام شب بکان که بود مظهر حق چو خور زان

ولایت بود جامه آن نهار بود مظهر حق در آن آشکار

أضحت النبوة لباساً لليل وأصبح مظهر الحق مثل الشمس من ذلك السر. وأصبحت الولاية لباس غطاء ذلك النهار وتجلى مظهر الحق فيها للعيان

نگردد غروب دگر آن آفتل نباید دگر شب جو ستر حجاب

زمانه بود روز روشن بباب در آن حق طلوع کرده چون آفتاب

ومنذ ذلك الحين ولم تغرب الشمس ثانية ولم يأتي الليل (كالحجاب). وأصبح الزمان نهاراً مضيئاً وظهر فيه الحق كالشمس

که تا روز محشر بود پایدار بود حق همیشه در آن آشکار

کسانی نبینند روی ورا جو خفّاش باشند در بسترا

وأصبح راسخاً (مستديماً) حتى يوم المحشر والحق دائماً جلي فيه. إن من لا يرى وجه هذه الشمس مثله مثل الخفاش المريض

زمان روشن، است تا قیامت شمار خفاشان شده قلبشان تیره تار

### چو حيوان وديوندوگاو وحمار

### کسانی بحق نیستشان سر وکار

فعندما يكون الضياء تكون قلوب الخفاقيش مليئة بالظلمة حتى يوم الحساب. الأشخاص النين لا يعملون عقولهم وأفعالهم مثلهم مثل الحيوانات والغفاريت والأبقار والحمير

نباشند طالب بانوار رب

بجز از چریدن بلهو ولعب

همان کس بود ناس اندر شمار

کسی بود طالب بدیداریار

كل همهم أن (برعوا) ويلهو ويمرحوا، ولا يطلبون أنوار الإله أما الذين يطلبون رؤية اليار (اليار) فهم من يمكن عدهم من الناس.

# إصلاح عبد اقتاح

الأثر الإيراني اقديم في القافة الدينية الأهل الحق

مدخل:

سرعان ما يلاحظ المطلع على كتاب تاريخ ملوك الحقيقة (شاهناميه، حقيقت) للحاج نعمت الله موكري ادعاء أهل الحق بعالمية تراثهم الديني. وتستند هذه العالمية على فكرة الظهور العالمي الذات الإلهية وملائكته (الهفتن أي السبعة) عبر مبدأ التجلي الد(دونه - دون) حيث تظهر الذات النورانية في جسد (تن) أحد الأشخاص من الملوك أو القادة أو الحكماء أو المرشدين الدينيين لتقوم بوظيفة اجتماعية تتصف بالقدسية عند أهل الحق.

في الحقيقة يحاول الحاج نعمت الله تمثل فكرة عالمية هذا التواث إلى القصى حدود الإمكان فتجده يخصص مقطعاً من كتابه لذكر سير أنبياء التوراة (نكر پيامبر پيشين) (أي ذكر الأنبياء الأوائل) الذين يعتبرهم تجليات ال (هفتن) وبذلك هم في قلب التاريخ الديني للطائفة. كما يعتبر رموز الفلسفة اليونانية القديمة (رسطو، أفلاطون، سقواط..) تجليات للذوات النورانية التي هي كاتمة أسرار ذات الحق «بودند محرم ذات آن لم يزل» في مقطع بعنوان «ذكر حكيمان پيشين» أي «ذكر الحكماء الأوائل». ويكرس صفحات طويلة ومقاطع عديدة منفصلة، لذكر ملوك إيران القديمة وأبطالها وهم أيضاً إما تجليات للذات أو لـ «الهنتن» أو «الهنتوان» أو «الهنت سردلها» (القادة السبعة).

ومع ظهور الإسلام «آيين إسلام، شريعة الإسلام» يبدأ تاريخ الحقيقة الفعلي. فالإسلام هو أولى مراحل تجلي الحقيقة حيث تتجلى فيه بوصفها شريعة (شريعت). ويتم اعتبل محمد (ص) على أنه تجلي لأحد الهفتن، كما يُذكر عدد من الصحابة والقادة الملسمين على أنهم إما من الهفتن أو الهنوان أو الهنوان أو الهنوان الهفت سردارها. أما على (1) (رضي الله عنه) فهو تجلي للذات الإلهية وابناه

<sup>(1)</sup> بكل خلايق، بزير وزبر اگر هست ديگر خدايي بكان خداوند ما حيدر است دردوسر

على خالق است، نست جز أو دگر خداي علي باشد اندر نهان بجز او نخوانيم كس دادگر

وابناه الحسن والحسين هما من الهفتن. في الحقيقة إن ظهور الإسلام ومن ثم ظهور الحقيقة قد وضع حداً للتجربة العالمية للتجلي. وقد اكتمل شكل الحقيقة وبلغ التطور نروته مع ظهور السلطان سيهاك (إسحاق) فاحتكر أتباع هذا المذهب سيرورة التجليات.

إن ما يهمنا في هذه المقالة هو محاولة اكتشاف ترسبات ورموز الميثولوجيا الإيرانية القديمة (وبخاصة الرردشتية) في بنية الخطاب الديني عند أهل الحق ودلالاتها معتمدين بشكل أساسي كتاب (شاهناميه حقيقت) ونظراً لقلة المصادر التي تتناول عقائد هذه الطائفة وطقوسها وتشتت هذه المصادر يكون هذا البحث بمثابة خطوة تمهيدية تستهدف طرق باب هذه الطائفة من زلوية جديدة قد تساهم في تفسير الغرائبية التي تحيط بمعتقداتهم وتبين تتوع البنى المتوضعة في تراثهم المدون وتباين المصادر التي رفدت طقوسهم ونمط تعبدهم. وأملي أن تحظى هذه الطائفة بمزيد من الاهتمام وأن تظهر أبحاث أكثر غنى يتم عبرها تعميق الشروح والفهم الموضوعي لتاريخ أهل الحق.

## مسألة الخلق و التكوين (الهفتن و الكون):

بالنسبة لأهل الحق لا يوجد خلق من عدم. بل نلاحظ وجود ثلاثة عناصر منذ الأزل وهي المسؤولة عن الخلق بدرجات مقاوتة وهذه العناصر هي (الدرة الذات الإلهية، والمياه البدائية «البحر»). تستقر ذات الحق في داخل الدرة (بشكل كامن) والدرة في صدفة والصدفة في بحر مترامي الأطراف ولا شيء غير الموج على المدار.

بجز حق نبد خلقتی در وجود مکانش بدر بود وذاتش نهان صدف نیز در بحر بودی بکان

که فرد الصمد بود حي ودود که دُر بود اندر صدف آنزمان بدی موج دريا سراسر جهان

ثم يرغب الإله في خلق الملاك جبرائيل (بنيامين) ويكون ذلك في يوم السبت، فينظر في الدرة وينتخب منها حبة (نرة، دانة) ويكسيها لباساً (جام) فيظهر البير بنيامين إلى الوجود. وفي اليوم التالي (الأحد) يقوم الإله بخلق ستة أجساد أخرى من بطن الدرة هي بقية الملائكة التي تشكل ال (هفتن). أحد هذه الملائكة ذو طبيعة أنثوية واسمها رمزبار أو (رضبار) أما بقية الستة فهم ذوو طبيعة ذكورية:

یکی بود مرموز حوری صفات دگر پنج تن بود مردان بذات خداوند آن رمزه گوهر ببار زخوی آفریش همی مشك ول (727)

رمزبار مخلوقة من (ذات، خوى) الإله أما بقية الملائكة فهم مخلوقون على الشكل التالي: ميكائيل من نفس الإله، اسوافيل من فم الإله (دهن، دم) عزرايل مخلوق من غضب الإله، عقيق مخلوق من إحدى عيني الحق وهو أيضاً الشمس خامساً يقيق واسمه (گهر، جوهر) وهو مخلوق من العين الأخرى للحق وهو القمر.

عناصر الخلق الثلاثة (الدرة، الذات الخالقة والماء البدائي) نجدها أيضاً عند جماعة الإيزدية . وهم جماعة دينية تقتصر على الأكراد وتحافظ على دين هو عبارة عن خليط غريب من العقائد القديمة والآثار الإسلامية . فيعمد الإله الإزيدي إلى خلق ملائكته السبعة من ذاته.

فيبدأ بخلق شمس الدين في يوم الأحد (وهو الشمس)، ثم في اليوم الثاني يخلق دردائيل أو فخر الدين (في يوم الاثنين وهو القمر). في اليوم الثالث يخلق الإله ميخائيل أو أمادين وهو صورة الفلك، في اليوم الرابع الأربعاء يتم خلق إسرافيل أو طاؤوس الملك لقب ملك طاووس (نجمة الصبح)، في اليوم الخامس الخميس خلق الإله الخامس سجادين النبات أو إثمل الأرض. في

اليوم السادس الجمعة خلق شمخائيل أو نصر الدين فكتب جميع الأحياء والأموات، وفي اليوم السابع (السبت) كان خلق الإله نورائيل<sup>(1)</sup>.

وقصة خلق العالم والكون المأثور الأزيدي وتقليد أهل الحق متشابهة جداً وتتم عبر انشطار الدرة في البحر وتحول مكوناتها إلى عناصر الكون. من المواد النورانية تتشكل الكواكب والنجوم من اختلاط عناصر الدرة تتشكل الأرض، أما السماء فتتشكل من البخار الناتج عن حرارة الانفجار.

يبدو أن قصة خلق الكون والملائكة (الآلهة المساعدة) من العناصر الثلاث (ذات خالقة، ماء بدائية، والدرة أو البيضة الذهبية) هي أسطورة قديمة تعود إلى جذور سابقة لانفصال الشعوب (الهندو إيرانية) وتوزعها.

فنجد في تقاليد البارسيين الزردشتيين في الهد أن الأرض والسماء والمياه وكل الأمور الأخرى مصنوعة على شكل بيضة طائر. ما فوق الأرض وما تحتها، خلقها آهور لمزدا على شكل بيضة، والأرض في داخل السماء هي مثل صفار البيضة.

وفي النقاليد الزردشتية حسب الافستا يعمد آهورامزدا بعد خلق الامستاشسب الستة إلى خلق أربعة وعشوين إلها آخر ويضعهم في بيضة. وتقوم مخلوقات أهريمن التي هي بنفس العدد بنقب البيضة فيختلط الخير بالشر.

ويتساءل (دار مستقر) عن تطابق البيضة التي تقبتها العفاريت مع البيضة الكونية في المينوخرد عند البارسيين (Parrsian)، بصفتها العالم (الكون)، وإن عبارة «أهريمن تقب العالم»<sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> اليزبدية بقايا دين قديم. جور حبيب. دار بترا، دمشق 1996.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Ormazd et Ahriman Leur Origines et Leur Histoire

J. Darmesteter. Paris. Vie WE6. Libraire Editeur. Librare. A. Eranck. Rue Richelieu. 67. 1877

نجد أيضاً مفهوم البيضة الذهبية الكونية التي تمثل العالم في الهيدا الهدية، حيث تتحول البيضة الموجودة في الماء البدئي إلى الكون. وهذه البيضة ليست إلا نطفة (germe) الكائن الذي هو من ذاته (Celui qui est Par) الكائن الذي هو من ذاته (lui meme) غير المدركة والتي جعلت عالمنا مدركاً. ثم خلق براهما الأب الكي للعالم وسكن البيضة الذهبية لمدة عام، وعبر تفكيره يقوم بشطر البيضة إلى نصفين فيصنع السماء والأرض والمناطق الثمانية والسياج الأبدي للماء (1).

غير إن الدرة الكونية ليست إلا شكلاً من البيضة الذهبية التي تشكل منها العالم، ويأخذ الإله في العادة صورة طائر كبير هو موجد البيضة فنجد في الثقاليد الزردشتية أن آهورامزدا يصور على شكل طائر بجناحين ذهبيين (كما في نقرش بهستون) كما إنه يمنح زردشت ريشة (من ريشه) كي تنجيه من كل مأزق، بالمقابل في المأثورات الإيزبية تجد أن الإله يصنع طائر الأنفل ليضع البيضة على ظهره لمدة أربعين ألف سنة قبل خلق العالم، في مأثورات أهل الحق أيضاً نجد أن ذات الحق تأخذ شكل طائر الصقر (باز) في تجليه لدراويش الشيخ عيسى في قصة مولد السلطان سيهاك، كما إننا نجد في أحد نصوصهم إن الإله كان على شكل طائر بجناحين ذهبيين يحوم فوق الماء، ثم دخل بعد ذلك إلى الدرة، من جهة أخرى تأخذ الدرة شكل بيضة طائر في بعض الحكايات الشعبية.

## الأميشداسبت والهفتن (رمزبل وآنا هيتا)

الأميشاسنب (Ameshaspands) هم الأرباب الستة الذين خلقهم آهورامزدا من نوره اللانهائي للعناية بشؤون الأرض وتسيير أحوالها بالإضافة إلى النضال ضد أهريمن وعفاريته. وهم على التوالي بهمن (حارس الدواب)، أرببهشت (آذر حارس النار)، أي شريور (حافظ الغازات)، اسغندارند (حارس الأرض)، خرداد

<sup>(1)</sup> L'Avesta

(حارس المياه) ومرداد (حارس الأعشاب) (1). وحسب دار مستقر فإن خرداد ومرداد (Haurvatat, Ameretat) لم يكونا مكلفين بهذه المهام منذ البداية بل كانا مسؤولين عن الخلود والصحة وقد تحولا فيما بعد إلى المياه والنباتات. هذه الآلهة ذات طبيعة ذكورية تذكرنا بالهفتن عند أهل الحق إذا ما استثنينا رمزبار التي تمثل الطبيعة الأثوية (الأم والزوجة).

غير أن مقلل رمزبل، نجد في الميثولوجيا الزردشتية الآلهة آناهيتا (آلهة الخصب والمياه) التي تعود إلى الحقبة ما قبل الزردشتية في إيران القديمة. لقد كانت آناهيتا في القديم موضوعاً لثقافة رائجة من ثقافات الخصب (ليس فقط عند الإيرانيين بل حتى عند الشعوب المجاورة كالأرمن على سبيل المثال) حيث تتذر لها العذارى أنفسهن في معابدها في طقوس الجنس المقدس.

وتخص الأفستا آناهيتا بمقطعين مهمين هما بداية المقطع الرابع والستين من اليسنا Yacna والثاني هو الياست Yast الخمسين.

«أنا أمجد المياه اردفي. هورا آناهيتا، ذات المجرى الواسع، الصافية، عدوة الشياطين، الملتزمة بقانون آهورامزدا، (من) تستحق أن تحترم في العالم المادي، (من) تستحق أن يتم التضرُّع لها في العالم المادي، من تبسط الحياة، وتزيد القطعان، النقية، من تتمي المخلوقات، من تزيد القوة، الطاهرة، من تبسط المقاطعة، الصافية، من تطهر نُطف كل الرجال، من تطهر رحم كل النساء من أجل الولادة، من تعد كل النساء لولادة صحيحة، من تحمل للنساء حليباً ملائماً ومفيداً، العظيمة، المشهورة في الأرض، التي هي بعظمة كل المياه التي تجرى في الأرض».

لقد أنقصت الزردشتية إلى حد ما من مكانة آناهيتا القديمة، ورغم هذا فهي تحتفظ بملامح وخصائص من دورها القديم كأم وزوجة للإله (إلهة أم). فهي

<sup>(1)</sup> الأساطير الإيرانية القديمة. النكتور إحسان يار شاطر. ترجمة محمد صادق نشأت. الطبعة الأولى 1965. مكتبة الأنجلو المصرية 165 شارع محمد فريد. القاهرة.

<sup>(2)</sup> دار مستتر. نفس المصدر

حاملة نُطف زردشت وهي نُطف ثلاث، يتولد منها في كل حقبة أحد أبناء زردشت فينقذ العالم من الشرور بعد أن يكون أهريمن قد ساد إلى حين. كما أنها وبشكل رمزي أم الإله آذر إله النار الذي يدعى به ابن المياه (d'eau) علماً أن آذر يلقب أيضاً به ابن آهورامزدا.

إن الإطلاع على دور (جاهي Jahi) ابنة أهريمن وعلى الأرجح زوجته (وهي المقابل الشرير لآناهيتا) قد يفيد في تبيان الدور المهم الذي تلعبه هذه الآلهة. وجاهي تمثل العقم والجفاف (تجفيف المياه) ويكون لها دور كبير في صراع أهريمن مع البقرة الأولى (كوشا) والإنسان الأول كيومرث بما يمثلانه من قوة الخصب والحياة، فتقوم بتسليط الجوع والعطش والأمراض عليهما حتى يموتا وتنقل روحاهما إلى السماء.

على الأرجح كانت آناهيتا في الميثولوجيا الإيرانية القديمة تمثل زوجة وعشيقة إله النور (البرق) وقد استمرت أجزاء من هذا المعتقد في الديانة الزردشتية، فما يزال آهورامزدا يحمل صفاتٍ من تلك الحقبة كما يوضح ذلك (دار مستتر)، فهو زوج المياه هن نساؤه، الذي يصارع تتين الجفاف لتحرير المياه.

أما الملاك رمزبار أو رضبل . رزبل فقد خلقها الإله من ذاته (خوى) وهي حاملة أسرار الذات الإلهية. وهي عضو أساسي في الفتن. تمثل الطبيعة الأنثوية بما هي أم للإله وزوجه. وربما لها علاقة ما مع المياه حسب التحليل اللغوي لاسمها (مز أي سر وبار من البحر العربية) كما إنها تشير إلى الخصب (فكلمة بار تأتي بمعنى ثمرة أو حمل) وهذا التركيب (رمز بار) يدلل على دورها كأم حاملة للإله. وهي بالعادة عزراء جميلة، كما في قصة مولد السلطان سيهاك، حيث برى الدراويش حلماً عجيباً كون بطلته دايراك الحسناء ابنة زعيم قبيلة الجاف حسين بك. في هذا الحلم تجثم الذات الإلهية على شكل طئر صقر (باز) ذي وجه أبيض على طرف ردائها ثم يقترب من نهدها ليتحول الباز (الصقر) إلى طفل طاهر. ويتوجه الدراويش إلى الشيخ عيسى الذي يبلغ حينها مائتين من السنين ليقنعوه بالزواج من دايراك التي تجسد

رمزبار. فيعبل الشيخ وتكون نتيجة الزواج مولد السلطان سيهاك مؤسس الطائفة وتجلى الذات الإلهية

> چنان بکر باشد ز بس دخترا كه آن دخت بايد بود بكر پاك بشكل يك باز اسبيد رو

تو أسباب باشي براو أي سرا بدامنش بنشيند آن ذات يك بیاید نشید بدامان أو

شود باز بر شكل يك طفل پاك 6318

چو دامن بهم برنهد دايراك

رمز بار تأخذ أحياناً دور الزوجة الطاهرة والمخلصة كما نجدها في قصة أيوب حيث تتجلى في رحمة زوجة أيوب التي تعينه ونؤازره في مصيبته. غير أن الدور المثالي لومزبار هو دور أم الإله وكاتمة أسواره.

### القربان المقدس والطبيعة البقرية للقمر

بعد أن ظق ذات الحق الملائكة (الهفتن) تمت التضحية ببقرة وإعداد وليمة لمجمع الخالدين. هذه البقرة كما تقول شاهاميه، حقيقت أتت من الغيب لتصبح قرباناً للشاه. وبعد نبح البقرة وطبخها يتم تقيمها لرمزبار. بعد ذلك تبدأ طقوس الانتساب إلى الدين (سرسباردن) على يد البير بنيامين. ومنذ ذلك اليوم أنشأ الحق العالمين ووضع عهد الإيمان وهذه المرحلة هي أولى ثلاث مواحل (أول مقام) وهو مقام العهد $^{(1)}$ .

ز پس گاو از غیب بریان شدی سر گاو بررد پنهان شد*ی* ز یس هفتنان گاو را در نظر نمودند بخته زیا تا بسر نهادند در نزد شاه کبیر (980) کشیدند بر خوان رضبار پیر

في الموروثات الإيرانية القديمة. ما قبل الزردشتية. كان طقس التضحية بالثور / البقرة طقساً دينياً يكسب عبره البشر رضى الآلهة وبذلك استعدادهم لتلبية الطلبات.

<sup>(1)</sup> المقام الثاني هو مقام الشرع عند ظهور الإسلام والثالث هو الحقيقة عندظهور بين الحقيقة.

والثور / البقرة بالتحديد كان القربان الوحيد الجبير بتقديمه للآلهة (أ) لأن روحه يرمز إلى الخصب تستطيع أن تمنح الآلهة الخلود بعد أن (تحرر من الجسد) ينبح الشور فتصعد روحه إلى السماء . وتبين الكهوف المثرائية القديمة المكتشفة صوراً تمثل الإله ميثرا وهو يضحي بالثور ، فيتسبب بذلك بخصوبة الأرض ، حيث تتبت سنابل القمح من ذيله بينما يسيل دمه ليروي الكرمة .

وقد استمر هذا الارتباط بين روح الثور أو البقرة (2) ومفهوم الخصب في الديلة الزردشتية رغم أنها حرمت عملية التضحية الدموية. وحسب الافستا فإن أول ما صنعه آهورامزدا هو البقرة (البيضاء) البدائية غير أن أهريمن تمكن وبواسطة Jahi جاهي من قتل هذه البقرة فصعدت روحها إلى السماء لتجلس على يمين آهورامزدا وتقدس هناك على أنها المسؤولة عن تولد وتكاثر الحيوان. عند قتل البقرة، حسب الأفستا، نتبت الحبوب والنباتات من أعضائه/ أو أعضائها، أما أفضل نُطفِه فتصعد إلى القمر (3) حيث تستمر هنك ويخلق منها أشكال الحياة وتتقل إلى إيران ويج (إران الخاصة). في الحقيقة أن نُطف الثور تتبعثر في الماء كحبات نور تتطهر هناك عبر ضوء القمر الذي يلعب دوراً في تتقية المياه الملوثة.

نجد فكرة ارتباط البقرة بالقمر (لا بل هو القمر نفسه) عند أهل الحق حيث يظهر القمر من جبين البقرة التي يخلقها ذات الحق من أحد عينيه، أما العين الأخرى فهي الأسد الذي تتبثق عنه الشمس<sup>(4)</sup> وهما أيضاً تجليات لكل من أبوت وروجيل (وهما من الهفتن، عقيق ويقيق المخلوقان من نور عيني الإله).

<sup>(1)</sup> يتصدف شراب الهوما أيضاً بهذه الصفة الفريدة وقد يقدم كلاهما (روح البقرة مع الهوما) إلى الآلهة لمنحها الخلود.

<sup>(2)</sup> إن تقديم البقرة المطبوخة إلى رمزبار في جلسة الميثاق ربما له علاقة بفكر الخصب المرتبطة برمزبار من جهة لكونها أم التجلي الإلهي وبارتباط البقرة بالخصب نفسه.

<sup>(3)</sup> La lune, Mythes et Rites, Source Oriental. En Iran

<sup>(4)</sup> يمكننا نلمس فكرة ارتباط الأسد بالشمس في الأساطير الرافدانية والآشورية.

طبعاً يمكننا أن نجد فكرة كون القمر والشمس عينين للإله في الديانة الزردشتية حيث يتم اعتبارهما عني آهورامزدا. إن دور الثور لا يقتصر عند أهل الحق في هذا وحسب بل إنه يقوم بتثبيت الأرض على قرنه كما تقول شاهاميه حقيقت، وهذه الفكرة متداولة عند الإيرانيين من خلرج طائفة أهل الحق حتى الآن.

## رمزية العدين: (7 و9)

في الحقيقة إن عاصر إمبراطورية العدد سبعة في دين أهل الحق كثيرة جداً، فيأخذ بذلك العدد سبعة رمزية خاصة تصل لحد التقديس. فكل الذوات النورانية تتألف من سبعة (هفتن، هفتوان، هفت سردلها، هفت خادمها...) والسماوات عندهم سبعة كما إن طبقات الأرض أيضاً هي سبعة، وأيام خلق الكون ستة وبإضافة يوم الراحة يصبح سبعة..

هذه الخصوصية التي يمتلكها الرقم سبعة موجودة في الثقافة الشعبية عند الإيرانيين والأكراد بخاصة فتجد مثلاً في القصص الشعبية الكردية الممالك السبعة، الأقاليم السبعة، الطرق السبعة البوابات السبعة...

في المأثور الزردشتي أيضاً يحتل الرقم سبعة مكانة خاصة، فالأميشاسبت هم ستة ومع آهورامزدا يصبحون سبعة، والسماء عبارة عن سبعة سماوات (في بعض النصوص الزردشتية) والأرض سبعة طبقات، ويتم وصف الملك هوشنك البيشدادي على أنه ملك الأقاليم السبعة والملك تهمورث مقيد أهريمن ملك سبعة ممالك، والقادة النين قاموا بالانقلاب مع داريوس هم سبعة...

غير أن هذا العدد قابل للاستعاضة عنه بالرقم تسعة في الثقافة الإيرانية كما يقول أ. بيرار. فداريوس هو الملك رقم تسعة في سلالة ملوك الإخمينيين والمتمردون الذين قاموا بالانقلاب عدهم تسعة (حسب نقوش بهيستون) والأنهر الأسطورية في الأفستا هي تسعة.. وحسب بيرل إلا إن هذين الرقمين يرتبطان بالمفهوم الميثولوجي لجسد الإنسان (وجسد الضحية) حيث يمتلك تسعة منافذ

(Orifice) في جسده، وكل منفذ يمثل نفساً (Souffle) فيه  $^{(1)}$ . سبعة من هذه المنافذ موجودة في الرأس واثنان موجودان في الجسد وهما مناطق الوظائف البيولوجية. وكان يتم عند التضحية للإله بتر هذه المنافذ حتى تصعد روح الضحية إلى السماء. ومن هذه المنافذ تطور مفهوم رمزية العددين سبعة وتسعة..

في الحقيقة، رغم أن خلق العالم عند أهل الحق تم في ستة أيام وكان اليوم السلبع هو يوم الاحتفال واستراحة الذات، غير أن هذا اليوم نفسه هو اليوم التاسع في حساب آخر حسب شاهناميه، حقيقت، حيث هناك يومان آخران يسبقان خلق العالم وفيهما تم خلق الملائكة (في يوم السبت تم خلق جبرائيل وفي الأحد تم خلق باقى الهفتن). ويسمى اليوم السابع (التاسع) بيوم النوروز (وهو يعنى لغة اليوم الجديد حسب اللغات الإيرانية). هذا اليوم كما نعلم هو بداية السنة الإيرانية القديمة ويصانف 21 آذار في التقويم الحديث ما يقابل الأول من فروردين في التقويم الإيراني، وهو اليوم الذي خلق فيه أهورامزدا الأرض والإنسان ويتمتع قدسية دينية لدى الزردشتيين، كما يحتفل به الإيرانيون عامة لأنه ذكري انطلاقة التاريخ في 612 ق.م $^{(2)}$  حيث تم التخلص من حكم

8261 نخستين ظهور وهمان شاه دين سنه بد بششصد ده ودو چنین از آن بس بسه صد سال بد درجهان چنان تا بمحشر همان شداه سیهاك هر آنوقت محشر شود آشكار

<sup>(1)</sup>Les Sacrifice Humain. Reflexion sur la – Philosophie Religieuse inde – irranienne ancienne. E. Pirart. Journal Asiatique Tomme 284.1996 Numero (1)

<sup>(2)</sup> يكون تاريخ 612 للهجرة وهو تاريخ ميلاد السلطان سيهاك عند أهل الحق فهل هذا مجرد صدفة؟ أم أن لذلك مغزى رمزياً يعيد بشكل رمزي ولادة الكون . وهي بالطبع ولادة الحقيقة عند أهل الحق. طبعاً كان يقى السلطان سيهاك في عالمنا هذا مدة ثلاثمائة عام ثم اخقي.

بتاريخ هجر رسول أمين که شاه گشت ظاهر در آن زمین پس از آن جو خورشید گشتی نهان بود حى در عالم بأن جام پاك در آن وقت هم ذات آن کردگار

الملك ضحاك الشرير على يد كاوا الحداد المنقذ. في هذا اليوم قام الإله عند أهل الحق احتفالاً كبيراً تخلله الغناء والشراب الموسيقي.

# عودة تيمور في تقاليد صحنه:

### وعودة تهمورث(1) عند البلسيين

رغم أن رولية الشاه تيمور في موروث أهل الحق في صحنه (2) من عاصر أسطورية يمكن تتبعها في قصة صلب وبعث السيد المسيح من جهة وفي قصة النبي يوسف في العهد القديم (عن السجن والحلم...)، غير إنها تتفق إلى حد كبير مع الأساطير الإيرانية القديمة التي تمثل صواع النور مع الظلمة. ويكون بطلها الإله (أو الملك) تهمورث المسلطة (أو الملك) تهمورث من أسر أهريمن فيقيده ويسرجه ليركبه كل يوم ثلاث مرات على شكل حصان يجوب به العالم. غير أن أهريمن ينجح في إغراء زوجة تهمورث عن طريق الوعود والهدايا فتفشي سره إلى أهريمن وهذا السر هو أن تهمورث في أحد المناطق الجبلية يخاف من ثورة أهرمين، فيثور أهريمن وينجح بإسقاط تهمورث من على ظهره ومن ثم ابتلاعه، حينها تسود العتمة في الكون. في الحقيقة تشكل عودة تهمورث مادة ميثولوجية مهمة لدى البارسيين.

نجد في المقلل إن الطبيعة النورانية لتيمور في الموروثات الدينية في صحنه أمر لا جدال فيه، حيث ينتشر نور تيمور عن تجلي الذات فيه في كل المناطق المجاورة لقريته. ثم إن دورية اختفاء / موت أو سجن / تيمور وعودة ظهوره تعيد إلى الأذهان تهمورث في المواريث الزردشتية ودورة اختفائه. هذا بالإضافة إلى عنصر الخيانة وإفشاء السر الذي يكون السبب في إلقاء القبض

شود همچو خور در زمانه پدید کند بار عهدي بیاران جدید

<sup>(1)</sup> يذكر اسمه في كتاب أسلطير إيرانية على شكل تهمورث مقيد الشيطان. أما في كتاب شاهناميه، حقيقت تتم الإشارة إليه على أنه أحد ملوك الكيانيين ويكتب تيمور.

<sup>(2)</sup> كما يذكرها مقال (عالم أهل الحق في كردستان) المترجم في هذا الكتاب.

<sup>(3)</sup> آهورامزدا واهريمن.. دار مستتر.

على تيمور وإعدامه في رواية صدخه. وأخيراً فإن العودة الحتمية لتيمور بوصفه شاه العالم الباطن المنقذ والمخلص تتوافق مع الوظيفة الميثولوجية لتهمورث الذي سيعود من بطن الظلمة ليقضي عليها.

في الحقيقة إن دورية الصراع والعودة الحتمية للمخلص المرتبطة بتجد الكون وصراع النور مع الظلمة، هي فكرة زردشتية بامتياز. فالصراع بين الخير والشر هو صراع في حقب ثلاث دورية وفي كل حقبة يكون هناك شخص يمثل طرف الخير للصراع بأمر آهورامزدا. ففي ترنيمة أنين روح الثور في الكاثا تتضرع روح الثور إلى آهورامزدا كي يفي بوعده ويظهر الشخص الذي سينقذ العالم من شرور أهريمن، فيظهر زردشت. ثم يترك نُطفَهُ (ثلاث نُطف) عند آناهيتا (أ) حتى يظهر من نسله فيما بعد ثلاثة أشخاص يجددون النضال ضد أهريمن وشروره عندما يسود في كل مرحلة. ومن هنا تنبثق فكرة المخلص المنتظر في الديانة الزردشتية.

# اليزات (Yazatas, Izeds) والذات..

### النور الإلهي:

مفهوم الإيزد من المفاهيم المُشْكَلَة في الميثولوجيا الإيرانية ويعمم للإطلاق على طئفة واسعة من الآلهة. تتقسم هذه الآلهة إلى قسمين الإيزد السماويين ويتوضع آهورامزدا على رأسهم. والإيزد الأرضيين وهم يعيشون على الأرض وعلى رأسهم يأتي زردشت.

<sup>(1)</sup> يقول هوفلاك أن زردشت تزوج من ثلاث نساء. خلف من الأولى ابنه أجلفاجترا (Icavactra) وثلاث فتيات، فرني، ثريتا، وبوريجيتا. ومن الزوجة الثانية خلف ولدين هفرجيثرا (Hbzrecithra) وأورفتنرا (Yrvatanara). أما من الزوجة الثالثة هفوفي Havovi اقترب زردشت ثلاث مرات غير أن نطفه كانت تبتعد فيلتقطها نيربوجانها وقترب زردشت ثلاثة مرات غير أن نطفه كانت تبتعد فيلتقطها نيربوجانها Nairyocanha ويعهد بها إلى آناهيتا، حيث يولد منها بالنتالي ثلاثة منقذين هم (Osedarmah) أوشدر، (Osedarmah) أوشدر،

ونعلم أن الملوك الإيرانيين القدماء كانوا يعتبرون أنفسهم من الإيزدات فيشرعون بذلك حكمهم على الأرض. وهذه السلطة والشرعية تتم عبر مفهوم النور الإلهي آية الرعاية الإلهية، و «كانت قامة الملوك الإيرانيين تزدان بهذا النور علامة على حكمهم الإلهي». وعندما يبتعد الملوك الإيرانيون عن العدل والخير أو يصيبهم البطر كان ذلك النور ينفصل عنهم فيصيبهم الدمار والخراب، وكان الإيرانيون يصورونه على شكل حمامة أو صقر «شاهين وهو التصوير الأكثر انتشاراً أو على شكل كبش نوراني».

وأول الملوك الإيرانيين الذين اتصل بهم هذا النور هو الملك البشدادي هوشنك، ثم الملك تهمورث، ثم الملك جمشيد الذي ابتعد عنه النور نظراً لبطره على ثلاث دفعات. في أول الأمر انفصل عنه فاستولى عليه الإله مهر، وفي الموة الثانية انفصل عنه على شكل صقر «شاهين» فحزه الملك فريدون فتغلب على الملك الظالم ضحاك، وفي الموة الثالثة ابتعد النور عن جمشيد على شكل صقر فناله الملك كرشاسب الذي انتصر على الأفعى السامه ذات القرون... «وعندما نهض ملوك الكيانيان مثل كيقباد وكي كاوس اتصل بهم النور الإلهي وأعانهم في السلطة والعدل والبطولة.. ثم اتصل النور بكيخسوو ملك الملوك فصار آمناً من كيد الأعداء ومظفراً في كل المعرك».

وقبل انتهاء العالم سينهض حسب التقليد الزردشتي (سوجيانت) ابن زردشت لتعمير العالم ومحاربة شرور أهريمن وسيتصل به النور الإلهي مما يجعله يظفر في النهاية.

من المعلوم أن ملوك ورسل إيران يحظون بمكانة دينية سامية عند أهل الحق بوصفهم تجليات للهفتن والهفتوان أو الهنت سردلها. فزردشت هو هوشيار (وهو نفسه أبو البشر ومحمد وكشتاسب هو تجلي لاسفنديل وعيسى وفرامرز هو من مظهر يدكار..

ز آن پنج من گویم اکنون نشان که بودند ز آن دور ازهفتوان

أول بود زردشت محمد بگاه دگر بود گشتاسب عیسی بجام

دگر بود لهراسب آن بو الوفا بد اسفندیار میر فرخنده نام دگر بود جاماسب سید مصطفا بدی هم در آن عهد نیکو قا

أما الملك كيخسرو الشهير (حامل النور الإلهي عند الإيرانيين القدماء) فهو عند أهل الحق تجلي لذات الحق بذلك يتمكن من هزيمة أفرسياب الطوراني (الذي يتجلى فيه شداد سيء الصيت).

یس از فوت، داود یار دگر که هم ذات حق بد بمهمان أو بيد خسرو وأن نبي را بخان غلامانشان نیز از هفتان همه ملیه بردار بودند از آن

بکیخسروی آن اندر بشر جهان بنده ای بد چو دربان أو بهریك یکی دره حق ز کان

الملك جمشيد هو تجلِّ لـ(أيوت) (من الهفتن)، وفريدون الملك العادل هو تجلِّ لـ(وجيل) ومنوجهر هو تجلِّ لـ(مصطفا داودان) والملك الشرير (ضحك) فهو تجلِّ لـ (شداد وافرسياب واشترا..).

غير أن هذا التجلى عد أهل الحق ليس إلا ظهور النرات النورانية من ذات الحق، حيث يحملها الشخص الذي تتجلى فيه.

مقدر چنین است اندر بشر شود ذات حق باشما هم سفر ز پس جمله نرات از أمر شاه شدند داخل دون دهر فنا(۱)

وقد يكون هذا التجلي النوراني فيزيائياً قابلاً للرؤية بالعين كما هي الحال في قصة الشاه تيمور في تقاليد صحنه. في الحقيقة إن من تتجلى فيه ذات الحق (أي النور الإلهي بالصيغة الإيرانية القديمة) عند أهل الحق يصبح شاهاً (أي ملكاً) ولكنه شاه للعالم الباطن الذي هو العالم الحقيقي. إن لقب الشاه هو

<sup>(1)</sup> انظر المقطع المعنون «إشاره بخلق نوراني وظلماني وكردش دون بدون».

نفسه لقب ملوك إيران منذ أقدم العصور وحتى الثورة الإسلامية في إيران عام 1979. وكانت حيازة النور الإلهي عند قدماء الإيرانيين دلالة على الملك والشرعية في الحكم علماً أن هذا النور كان حكواً على الإيرانيين فقط ولا يستطيع من هو غير إيراني حيازته مهما حاول ذلك (1).

سيرورة تكرل الولادة والظهور الجسدي عند أهل الحق تتألف من ألف ظهور وظهور في ألف بدن وبدن كُل ظهور يستمر متوسطاً خمسين سنة. ويخضع لقوانين هذا الظهور كل الأرواح الطاهرة منها والشريرة لذلك تجد أحياناً ذكر لملوك أو حكام هم ظهورات لأرواح سيئة في أجساد جديدة (مثلاً شداد) وهؤلاء يسمون بالأهريمانيين . حسب شاهناميه حقيقيت . وهم ذو و الأرواح المظلمة ومادة جسدهم مصنوعة من الطينة المظلمة (تيره خاك) بالتعلوض مع الأرواح الطاهرة النورانية التي مادة جسدها هي من الطينة الذهبية (زر خاك) (2). في الحقيقة إن هذا الوجود محدد مسبقاً ولا يمكن تغييره نظراً لأن ماهية الروح والطينة محددة ولا يمكن تغييرها مهما حاول الإنسان ومهما كانت نوعية التربية التي يتلقاها:

که هر ذره بریك بشر شد نزول ز نیك وبدان جمله آن بدون هر آنکس ز نور است درهر کدر هر آنکس ز ظلم است درهر صور که تیره بشستن نگردد سفید هر آن تخم کاندر أزل تلخ بود

یك از فرشته، یكی دیو وغول یكی گشت انسان ودیگر حیون شود روشن از نور آن دادگر بظامت نهان است از پا وسر اگر پرورش یابد از ماه وشید بهر مظهری آید اندر وجود

<sup>(1)</sup> انظر قصدة افرسياب الطوراني والنور الإلهي في كتاب أسطير إيرانية.

<sup>(2)</sup> الموسوعة الإسلامية.

إن مصطلح الأهريمانيين الذي يذكره الحاج نعمت الله للدلالة على الجن والعفاريت والمخلوقات الظلمانية هي التسمية النقليدية التي يطقها الزردشتيون على أتباع أهريمن إله الظلام والعقل الشرير<sup>(2)</sup>. ويكون المصلحون الخيرون من أتباع الإله آهورامزدا المزديون في صراع مستمر معهم، يقودهم في ذلك الإيزنزردشت أو أحد أبنائه ممن يملكون النور الإلهي إلى أن يتم نصرهم حسب ما قرره آهورامزدا.

في الحقيقة إن مفهوم تجلي النور الإلهي ذو جنور إيرانية قديمة وعرقة فيكون حضور ما هو سماوي فيما هو أرضي عبر نور إلهي يلتصق أو يظهر في الشخص المختل ليكون دلالة سيطرة وفلاح. وهناك قصص كثيرة في الموروثات الإيرانية تحكي قصة الصراع للحصول على هذا النور ولا يكون دائماً أبطاله ملوكاً مثل (أردشير بابكان أو فرسياب) بل أحياناً الآلهة أنفسهم مثلما نجد في قصة (أنر إله النار وآزدها التين الرهيب).

(1) انظر الترجمة الكاملة لمقطع «قصة خلق العالمين بأمر الحق في ستة أيام» في هذا الكتاب.

<sup>(2)</sup> وينضوي تحته المجانين والمشوهون خلقياً بالإضدافة إلى كل من لا يعتنق القانون المزدي الأخلاقي.

إن دراسة آثار الثقافة الإيرانية في موروثات طائفة أهل الحق تتطلب جهوداً كبيرة واطلاعاً واسعاً ينبغي أن تكرس له سنوات وسنوات. ولم أكن أطمح في هذا البحث الموجز سوى الإشارة إلى بعض هذه الآثار التي تشكل نقاط ارتكاز في فكر أهل الحق. من الخطأ حسب ما أعقد عد الإرث الإسلامي المصدر الوحيد أو حتى الأساسي في فكر وثقافة هذه الطائفة. على عكس ما قد يظهر أول الأمر ولمسوغات أيديولوجية. رغم الدور المهم الذي يلعبه الإسلام وبخاصة القرق الباطنية والشيعية الجذرية. ومن المؤكد أن الآثار الإيرانية فقط بل تعداها إلى التيارات الباطنية والشيعية الإسلامية. في الحقيقة الإيرانية فقط بل تعداها إلى التيارات الباطنية والشيعية الإسلامية. في الحقيقة كان الإسلام قد استوعب الكثير من الفلسفة الدينية الزرشتية في انطلاقته الأولى بخاصة في جانب الحياة الأخرى وفكرة الثواب والعقاب والمصير النهائي للإسان وبتفاصيل دقيقة. فشكل عنصراً أساسياً من المكونات العقائدية للعقيدة الإسلامية.

غير أن التيارات الإسلامية الباطنية منها وخاصة تلك التي ظهرت كنتيجة للتوع الثققي الذي شهده الإسلام بعد الفتوحات من جهة والنزاعات السياسية التي شهدها في مراحل تطوره المختلفة من جهة أخرى، أصبحت تتحدى الفهم الأساسي الإسلامي للعالم ولماهية الوجود إلى درجة أنها إذا صنفت على أساس المعتقد (من عبادات وطقوس) ربما صنفت خارج الإسلام..

إن أهل الحق أحد أهم هذه التيارات ومن أكثرها إثارة للجدل وغرائبية في المعتقد، مع ذلك فهي ربما أقلها حظاً بالاهتمام ونصيباً من الدراسة. رغم أن أهل الحق ومنذ منتصف القرن العشرين قرروا الاثفتاح على العالم فأصبحت كتبهم و (كلامهم) متوفرة إلى حد ما لمن يجيد الفارسية والكردية الموكرية، إلا أن العالم لا يزال يتطلع إليهم بعين متغافلة ويتركهم عرضة لأحكام تعسفية وتهم

باطلة يكيلها لهم جيرانهم من الشيعة النقليدية والسنة. اليعودوا منكمشين غرباء ينتظرون ظهور شاه الحقيقة ليعيد إليهم شيئاً من الحق والإنصاف.

# الفهرس

| 5   | أهل الحق طائفة باطنية كردية                          |
|-----|------------------------------------------------------|
| 15  | حقيقة داخلية وتاريخ خارجي، عالم أهل الحق في كردستان  |
| 49  | فسير الأحلام عند أهل الحق في كردستان إيران           |
| 63  | رمزية الدرة في الفولكلور الفارسي وعند أكراد أهل الحق |
| 85  | بعض النصوص المختارةمن كتاب "شاهناميه حقيقت"          |
| 131 | الأثر الإيراني القديم في الثقافة الدينية لأهل الحق   |
| 151 | خاتمة                                                |

- شرفنامه: الجزء الأول في تاريخ الدول والإمارات الكردية، تأليف: الأمير شرف خان البدليسي، ترجمة: محمد على عوني.
- شرفنامه: الجزء الثاني: في تاريخ سلاطين آل عثمان ومعاصريهم من حكام إيران وتوران، تأليف: شرف خان البدليسي، ترجمة: محمد علي عوني
  - قواعد اللغة الكردية، تأليف: رشيد كورد.
  - تعلم اللغة الكردية، إعداد: عباس اسماعيل.
  - مع روائع جكرخوين الشعرية، إعداد وتقديم: عبد الوهاب الكرمي.
  - شذى الطفولة في سانات، أحوال قرية مسيحية في كردستان لعراق، مذكرات:
    - أفرام عيسى يوسف، ترجمة: نزار آغري
    - كان ياما كان، قراءة في حكايات كردية، تأليف: نزار آغري.
  - تل حف والمنقب الأثري فون أوبنهايم، تأليف: ناديا خوليديس ـ لوتس مل تين، ترجمة: د. فاروق إسماعيل.
  - حينما في العلى، قصة الخليقة البابلية، الترجمة الكاملة للنص المسماري للأسطورة، الدكتور نائل حنون.
  - مشاهير الكرد وكردستان في العهد الإسلامي 2/1، تأليف: العلامة لمرحوم محمد أمين زكي بك، ترجمة: سانحة خانم، راجعه وأضاف إليه محمد علي عوني.
- القبائل الكردية في الإمبر اطورية العثملية، مارك سايكس، ترجمة: أ.د. خليل على مراد، تقديم ومراجعة وتعليق: أ.د. عبد الفتاح على البوتاني.
  - هكذا عشت في سوريا، في شاغر بازار وتل برك وتل أبيض، مذكرات، أغاثا كريستي، ترجمة: توفيق الحسيني.
  - القاموس المنير (Ferhenga Ronak)، كردي \_ عربى، إعداد: سيف الدين عدو.
    - اللغة كائن حي، رؤية ونظرة فكرية حول اللغة الكردية لمونجاً، د. آزاد حموتو.
    - أسرة بابان الكردية، شجرتها التلريخية وتسلسل أجيالها، إعداد: إيلا بابان
    - حقيقة السومريين، ودراسات أخرى في علم الآثل والنصوص المسمارية، تأليف: د. نائل حنون.

- اتجاهات الخطاب النقدي العربي وأزمة التجريب ، د. عبد الواسع الحميري.
  - خطاب الضدّ، مفهومه، نشأته، آلياته، مجالات عمله،
    - د. عبد الواسع الحميري.
  - تلريخ الاصلاحات والتنظيمات في الدولة العشانية، تأيف: انكه لهارد، ترجمة:
    - أ. د. محمود عامر.
- بلاد الشام في ظل الدولة المملوكية الثلية (دولة الجراكسة البرجية)، 1381 1517، تأليف: د. فيصل الشلّي.
  - العراق، در اسة في النطورات السياسية الداخلية، 14 تموز 1958 8 شباط 1963، أ. د. عبد الفتاح على البوتاني
  - إسهام علماء كردستان العراق في الثقافة الإسلامية خلال القرنين الثالث عشر والرابع عشر الميلاديين، والتاسع عشر الميلاديين، د. محمد زكي البرواري.
    - سعيد النورسي، حركته ومشروعه الإصلاحي في تركيا 1876-1960م، د. آزاد سعيد سمو.
      - ـ مم و زین، أحمد خاني، شرح و ترجمة جان دوست.
        - بوراق، رواية، تليف: بيان سلمان.
      - تلك الغيمة الساكنة (سيرة هجرة)، تأليف: بيان سلمان.
      - الإبزيديون، نشأتهم، عقائدهم، كتلبهم المقدس، توفيق الحسيني
      - عيد نوروز، الأصل التاريخي والأسطورة، إعداد: عبد الكريم شاهين.
        - انطولوجيا شعراء النمسا، ترجمة وإعداد: بدل رفو مزوري.
  - جولة وجدانية مع القصائد النورانية، للشيخنور الدين البريفكاني، تقديم وشرح وتعليق: عبد الوهاب الكُرمي.
  - البخار الذهبي، شيركو بيكه س، المنتخبات الشعرية، ترجمة: مجموعة من الأدباء الكرد.
    - تاريخ الأشوريين القديم، إيفا كانجيك كبر شباوم، ترجمة: دفاروق اسماعيل.
      - تريخ الإمرة البابانية 1784 1851م، عبد ربه إبر اهيم الوائلي.

- مشكلة الاتحاد و التعالي في عقيدة الشيخ محي الدين بن عربي، الأخضر قويدري.
- الكورد والأحداث الوطنية في العراق خلال العهد الملكي 1921-1958 م.
  - أدب الوثاء في بلاد الوافدين، حكمت بشير الأسود.
  - أبو هفان، شاعر عبد القيس في العصر العباسي، حياته وديوانه، تأليف وتحقيق: هلال ناجى
- الدبلوماسية البريطانية في العراق 1831 -1914، د. صالح خضر محمد.
  - الإعلام والسياسة، أحاديث ومواقف في الإعلام والسياسة، الأب ميشيل طبر ه.
  - الكرد وكردستان، أرشاك سفراستيان، ترجمة: د. احمد خليل
- التصوف في العراق ودور ه في البناء الفكري للحضارة الإسلامية، د. ياسين الويسي.
  - دراست في تاريخ الفكر السياسي الإسلامي، أ. د. نزار محمد قادر، أ.د. نبلة شبهاب أحمد.
- جمهورية مها باد 1946، دراسة تاريخية سدياسية، هوزان سليمان الدوسكي.
  - أيام فيما بعد، قصص، وجيهة عبد الرحمن.
  - حيث الصمت يخضو، شعر، نارين عمر سيف الدين
  - شجرة الدلب، من الشعر الكردي الحديث، كوني ره ش، ترجمة: عماد الحسن.
    - الكورد وبلادهم في أعمال البلدانيين والرحالة المسلمين 846-1229م، د. حكيم أحمد ملم بكر.
- مدن قديمة ومواقع أثرية، دراسة في الجغرافية التليخية العراق الشمالي، د. ندل حنون.
  - البزيدية، در اسة حول إشكالية التسمية، د. آز اد سعيد سمو.
- الكورد والدولة العثمانية، موقف عماء كوردستان من الخلافة لعثمانية في عهد لسلطان عبد الحميد لــــاني 1293-1327هـ/ 1876-1909م، د. محمد زكى البرواري.
  - . در امية النص الشعري الحديث، على قاسم الزبيدي.

- الفلسفة الإسلامية، دراسات في المجتمع الفاضل و التربية و العقلانية، أ. د. على حسين الجابري.
  - ضلالات إلى سليم بركات، نص طويل، حسين حبش.
  - التجليات الفنية لعلاقة الأنا بالآخر في الشعر العربي المعاصر، د. أحمد ياسين السليملي.
- تركيا وكوردستان العراق، الجاران الحائران، بيار مصطفى سيف الدين
  - مختارات من الشعر العربي، محمد الماغوط محمود درويش نزار قبائي، ترجمه إلى الكوردية: ابرام شاهين.
    - الضباب بحذافيره، إبراهيم حسو.
    - في آفاق الكلام وتكلم النص، د. عبد الواسع الحميري.
- الحركات الدينية المعارضة للإسلام في إيران في القرنين الثاني و الثالث الهجربين، د. غلام حسين صديقي، نو جمة: د. مازن إسماعيل النعيمي.
  - العدالة، مفهومها ومنطلقاتها، در اسة في ضوء الفكر القانوني و السياسي الغربي و الاسلامي.
    - التعجيل في قروض النثر، سليم بركات.
    - ـ قصنة أعظم 100 اكتشاف علمي على مر الزمن، كيندال هيفن، ت: د. جكر الربكاني
  - إشكلية الحداثة في الهلسفة الاسلامية المعاصرة، در اسة و صفية، در واء حسين.
    - اللاهوت المسيحي، نشأته طبيعته، د. أنمل أحمد محمد.
    - النور والظلامفي شعر البحتري، در اسة، د. نوز اد شكر الميراني.
      - صورة العدو في شعر المتنبي، دراسة، د. نوزاد شكر الميراني.
    - اللغة التركية، قوا عد -محادثة -قلموس، تأليف وإعداد: جلال العبداللم
      - علم المنطق، الأصول و المبادئ، د. علي حسين الجابري.
        - قصائد حب نمساوية، ترجمة وإعداد: بدل رفو مزوري.
          - أم لوهم البياض، قصص، وجيهة عبد الرحمن
    - الجماعات اليهودية في تركيا، ودورها في الحياة السياسية والاقتصادية والفكرية التركية، تأليف: د. محمد عبدالله حمدان.
      - جماليات الاشارة النفسية في الخطاب الهر آني، د. صالح ملا عزيز.
        - ـ الفضاء الشعري عند بدر شاكر السياب، د. لطيف محمد حسن.

#### تحت الطبع

- نوبهار، قاموس كردي عربي، للشيخ أحمد خاني، إعداد وتحقيق: عبد الوهاب الكُرمي.
  - تاريخ السليمانية وأنحائها، العلامة محمد أمين زكي بك، ترجمة: محمد جميل بندى الروزبياني.
- ـ الملك الأفضل علي بن صلاح الدين الأيوبي، شفان ظاهر الدوسكي.
- السرد العربي القديم، من الحكية إلى ما وراء الحكية، د. قيس كاظم الجنابي
- جمهورية مهاباد «22 كلون الثاني1946-17 كانون الأول 1946»، در اسة تاريخية —سياسية، هوزان سايمان ميرخان الدوسكي

أصل العقيدة عند أهل الحق قائم على الإيمان بالله الواحد الأحد، المتضرد بوحدانيته، خالق أزلى، عندما كان موجوداً لم يكن أحد أو شيء سواه. خلق من جوهر ذاته الإلهية الدرة البيضاء، وأودعها قاع المحيط البدلي، ومن الدرة خلق السماوات والأراضين وما بينهما، وخلق الأرواح قبل الماديات. فهو الخالق لكل موجود ومتواجد في باطن كل مخلوق (على مبدأ وحدة الوجود). الأرواح ية معتقد أهل الحق خالدة والأجساد بالية. والجنة وجهتم مفهومان معتويان لا وجود لهما ١٤ الواقع المادي. والمفهومان يعنيان القرب من الله والبعد عنه، فبقدر ما يكون العبد قريباً من الله ينعم بالضرح والسعادة والاطمئنان، ويقدر ما يكون بعيداً عنه يشعر بالمرارة والخزي والعذاب.

# "أهل الحق"



**دار الزمان** الطّبَاعُ، وَالنَّهُ وَالوَّرُجُ



